پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۹۷–۱۲۶ Journal of Comparative Hadith Sciences, Autumn and Winter ۲۰۲۵, ۱۱ (۲۱), P:۹۷-۱۲٤



### The Hadith Domain and Schools of Sijistani Scholars \*

Alireza Heydari' and Nasab Mehdi Esmaeili Sadrabadi ' and Morteza Heydari-Nasab "

### Abstract



Sijistan, a vast region in the eastern Islamic world, served as a center where narrators and hadith scholars engaged extensively in the acquisition, transmission, and dissemination of hadith knowledge. They produced numerous works, significantly contributing to the depth and breadth of Islamic sciences. This study investigates the hadith activity in Sijistan, focusing on the first five centuries AH, with an emphasis on scholarly endeavors in hadith transmission, compilation, and commentary. Using a descriptive-analytical method and librarybased sources, the study highlights the following: \- Sijistan emerged as one of the key regions in Iran contributing significantly to the narration, documentation, dissemination, and scholarly interpretation of hadith, especially within Sunni traditions. Y- Sijistani scholars primarily focused on compiling comprehensive hadith collections, writing commentaries, glossaries, exploring rare linguistic usages (gharib), analyzing causes ('ilal), re-organizing previous works, and documenting the lives of narrators and authors. <sup>r</sup>- The zenith of Shia hadith scholarship in the region occurred during the second century AH with figures such as Hariz Sijistani. In the context of Sunni traditions, the cities of Zarang and Bust became vibrant centers of activity during the third and fourth centuries AH, featuring prominent scholars such as Ibn Karram (d. Yoo AH), Abu Dawood Sijistani (d. ۲۷° AH), Abdullah bin Abi Dawood (d. ۳۱٦ AH), Ibn Hibban Busti (d. Tot AH), and Khattabi Busti (d. TAA AH).

**Keywords:** Sijistan, Hadith Domain, Hadith Schools, Bust, Zarang, First Five Islamic Centuries.

<sup>\*.</sup> Date of receiving:  $\land$  October  $\land \land \land \urcorner$ , Date of modification:  $\circ$  December  $\land \land \urcorner \urcorner$ , Date of approval:  $\land$  October  $\land \land \urcorner \urcorner$ .

Associate Professor of Quranic and Hadith Sciences, University of Sistan and Baluchestan, Iran; (heydarynasab٤٣@theo.usb.ac.ir).

Y. Assistant Professor of Quranic Sciences and Hadith, Department of Islamic Studies, Faculty of Humanities Hazrat

Narjes (S), Vali-e-Asr University of Rafsanjan, Iran; (Corresponding Author) (esmaeili.sadr@gmail.com).

 $<sup>\</sup>verb"`.Master's Graduate in Quranic Exeges is and Sciences, University of Qom, Iran; (mhny \lor \& @gmail.com).$ 

یژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۳، ص: ۹۷–۱۲۶ Journal of Comparative Hadith Sciences, Autumn and Winter ۲۰۲۵, ۱۱ (۲۱), P:۹۷-۱۲٤



مقاله علمی \_ یژوهشی

حوزه و مکاتب حدیثی سجستانیان \*

علیرضا حیدرینسب ٬ و مهدی اسماعیلی صدر آبادی ٬ و مرتضی حیدرینسب ۳

چکیدہ

سجستان، ناحیه پهناوری در شرق اسلامی است که در آن راویان و محدثان به فعالیت و تلاش برای اخذ و نشر حدیث و توسعه و تعمیق معارف آن پرداخته و آثار متعددی فراهم آوردهاند. این نوشتار ضمن بررسی حوزه حدیثی سجستان، از جهت محدوده زمانی به بررسی تلاش های علمی حدیثی دانشیان آن حوزه، به طور عمده در پنج قرن نخست هجری قمری می پردازد. پژوهش حاضر از رهگذر روش توصیفی-تحلیلی و با استفاده از منابع کتابخانهای به نتایج زیر تأکید می کند: ۱. از جمله مناطقی از ایران که سهم ممتازی در نقل و نگارش حدیث، نشر آثار حدیثی و توسعه و تعمیق معارف آن به ویژه در زمینه حدیث اهل سنت دا شتهاند؛ حوزه سجستان بوده است؛ ۲. بیشتر کو شش های سجستانیان در عرصه أخذ، نقل و نشر حدیث، متوجه جامعنویسی، شرحنگاری، حاشیه نویسی، غریبنویسی، علل نویسی و بازتنظیم تألیفات پیشین و معرفی راویان یا مؤلفان آنان شده است؛ ۳. اوج فعالیت حدیثی و محدثان شیعه با حضور نام آورانی چون حریز سجستانی در قرن دوم بوده است و در ارتباط با حدیثی اهل تسنن، به ویژه در شهرهای زرّنج و بُست، در قرنهای سوم و چهارم با حضور این کرام (۵۵۵ق)، ابوداوود سجستانی (۵۷۲ق)، عبدالله بن ابی داوود (۱۶۳ق)، ابن حبّان بستی (۳۵ق) و خطّابی بستی ابوداوود سجستانی تجمع و فعالیت محدثان صورت گرفته است.

واژگان كليدى: سجستان، حوزه حديثى، مكاتب حديثى، بست، زرنج، پنج قرن نخستين هجرى.

<sup>\*.</sup> تاريخ دريافت: ١٤٠٢/٠٧/١٦، تاريخ اصلاح: ١٤٠٩/١٤ و تاريخ تأييد: ١٢٨/٠١/٢٨.

۱. دانشیار علوم قرآن و حدیث دانشگاه سیستان و بلوچستان؛ (heydarynasab ٤٣@theo.usb.ac.ir).

۲. استادیار علوم قرآن و حدیث، گروه الهیات و معارف ا سلامی، دانشکده علوم انسانی حضرت نرجس (س)، دانشگاه ولی عصر

<sup>(</sup>عج) رفسنجان؛ «نويسنده مسئول» (esmaeili.sadr@gmail.com).

۳. كارشناس ارشد تفسير و علوم قرآن دانشگاه قم؛ (mhnyv ٤٤@gmail.com).

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱ ، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۹۷– ۱۲۶ حوزه و مکاتب حدیثی سجستانیان مهدی اسمعیلی صدرآبادی و همکاران جامعة المصطفى العالمية Al-Mustafa International University مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث

#### مقدمه

حدیث، به عنوان پایه دوم معارف ا سلامی، از همان صدر ا سلام مورد توجه مسلمانان قرار گرفت. صاحب رسالت]، که خود از کودکی تحت تعلیم و تربیت ویژه الهی قرار داشت، همانگونه که سطحی از معارف اسلامی (قرآن) را در قالبی فوق بشری دریافت نمود، سطحی دیگر از معارف (تبیین و تطبیق قرآن) را از همان سرچشمه (وحی) دریافت کرد. رسول خدا] فرمود: «الا إنّي أوتیتُ الکتابَ و مثلَه معه...» (آگاه باشید که من هم قرآن و هم مانند آن را با آن دریافت کردم.) (ابن حنبل، بیتا، ۱۳۱۶) و مکلف شد تا به گونه های مختلف به طرح و تبیین شریعت اسلام بپردازد.

بر این اساس، همگام با نزول قرآن، تفسیر و تطبیق آن، سنت که از جهت اعتبار تفاوتی با قرآن نداشت، مطرح گردید و مسلمانان برای تعریف و تنظیم حیات دینی خود از هر دو منبع بهره بردند. البته از آنجا که حدیث تقریباً در قالبی همانند سخن عموم مردم صادر شد و اغلب هم با نقل به معنا جریان یافت، مکاتب و مذاهب مختلف شکل گرفت؛ رویکرد به حدیث متفاوت گشت و بهرهمندی از این منبع بی مانند با تفاوت سطح دنبال شد.

به موازات گسترش قلمرو اسلام، همانگونه که قرآن مورد تعلیم و تعلم قرار گرفت، حدیث و سنت هم مورد توجه واقع شد. نیروهای فاتح اسلام، حامل این معارف بودند و به تبلیغ آن می پرداختند، و مسلمانان سرزمینهای فتح شده، به رغم دوری از مراکز مهم علمی، برای دریافت این منابع بی نظیر معرفتی، همت می کردند. کم کم گروه ها و طبقاتی از مردم هر سامان در رشته های مختلف، از جمله در زمینه حدیث، متمرکز شدند و به تخصص در این زمینه مشهور گشتند. برای معرفی این راویان اخبار و ناقلان آثار، دانش های رجال و تراجم پایه گذاری شد. طیف و سیعی از منابع با کارکرد رجالی، که گاه با عنوان «الجرح و التعدیل»، «المجروحین»، «الضعفا» و یا «الثقات» نامیده شد. فراهم آمد و گاه همانند تاریخ های بخاری، تاریخ بغداد، تاریخ مدینه دمشق، تاریخ نیشابور و تاریخ جرجان، عنوان تاریخ به خود گرفت.

با آنکه دانشمندان شرق اسلامی، از جمله سجستان، به ویژه در ارتباط با حدیث اهل سنت نقش و سهم برتری در جریان نقل، نگارش و شرح حدیث دا شته اند؛ اما متأ سفانه باید گفت برای شنا سایی و شناساندن تلاش ها و فعالیت های حدیثی و فعالان در این عرصه از بوم های شرقی یا اقدام نشده است و یا نتیجه آن تلاش ها در زوایای خانه ها و کتابخانه ها ناپدید گشته است. این در حالی است که برای معرفی فعالیت ها و فعالان در عرصه حدیث در مرکز یا غرب اسلامی، اقدامات مختلفی صورت پذیرفته است؛ و هرچه زمان می گذرد، آثار و نگاشته های جدیدتری ظهور می کنند (مهریزی، ۱۳۹۷: ۱۳۵).



شاید دلیل این امر، جز دورافتادگی این ناحیه و فاصله داشتن آن با مرکزیت خلافت اسلامی، دمشق و بغداد، کوتاهی مردم این سامان و وجود تع صبات قومی-مذهبی برای دانشمندان و تاریخنوی سان از طرف دیگر نباشد؛ چرا که شرق اسلامی بیشتر به عجمی بودن (غیر عرب بودن) و تشیع (عترتدوستی) شهرت داشته است.

آنچه از کاستی منابع مرتبط با فعالیتهای حدیثی و دشواری پژوهش در این حوزه در خصوص شرق اسلامی به طور عام گفته شد، در ارتباط با حوزه سجستان به صورت مضاعفی دیده می شود. با اینکه شواهد بسیاری از نشاط و تکاپوی علمی-عملی مردم این سامان در زمینه های مختلف، از جمله علوم دینی و به ویژه در عرصه حدیث، حکایت دارد؛ اما نه تنها در زمینه حدیث، نگا شته ای در د سترس نیست، بلکه در ارتباط با حوزه های دیگر چون تاریخ و جغرافیای این سرزمین هم مکتوبات در خوری دیده نمی شود.

بی گمان ایرانیان (قوم فارس) نقش برجسته ای در نشر حدیث و گسترش دانش های آن دا شته اند که تألیف جوامع شش گانه حدیثی اهل سنت و جوامع چهارگانه حدیثی شیعه در کنار ده ها اثر برتر دیگر در حوزه قرآن و حدیث توسط ایرانیان، شاهد این ادعاست. در این راستا، از جمله مناطقی از ایران که سهم ممتازتری در نقل و نگارش حدیث، نشر آثار حدیثی و تو سعه و تعمیق معارف آن دا شته اند؛ حوزه های خراسان و سجستان بوده اند.

در این حوزهها، با آنکه غلبه در عرصه فعالیتهای حدیثی با دانشمندان اهل تسنن بوده است، لیکن گرایش تشیع (و عترتدو ستی) و فعالیت محدثان شیعی نیز کمرنگ نبوده ا ست. لذا پرداختن به این موضوعات، در این نوشته به طور خاص مورد نظر نویسندگان است.

پیشینه پژوهش: در دوره معاصر، به ویژه پس از انقلاب ا سلامی ایران، اهتمام به شنا سایی سابقه فعالیت های علمی-دینی در نواحی مختلف و ارائه کارنامه دانشوران آن، به مثابه تلاشی در جهت هویتیابی بومی و ملی، گسترش بی سابقه ای یافته است. در این زمینه ده ها پایان نامه، مقاله و کتاب از رهگذر تلاش نهادهای علمی و فرهنگی، از حوزه تا دانشگاه، تألیف شده و فراروی مشتاقان قرار گرفته است. در ذیل، نام برخی از تحقیقاتی که در ارتباط با فعالیت های حدیثی در سجستان به انجام رسیده است، آورده می شود:

۱. این عترتدوستی را میتوان در نقش ایرانیان در اسقاط امویان و به قدرت رساندن عباسیان، همچنین جلب امام رضا× به خراسان و نصب ایشان به ولایتعهدی توسط مأمون، و تشکیل نخستین حکومتهای محلی مانند طاهریان و صفاریان که همسو با فرهنگ اهل بیت ^ دستگاه ستمگر عباسی را به چالش کشیدند، مشاهده نمود.



- «نقش دانشمندان سجستان در نشر و تدوین علوم قرآن و حدیث در قرن چهارم»، زینب رنجبر همقاوندی؛

- «احوال و آثار حدیث پژوهان سجستان تا قرن سوم»، محمدرضا میر جهانشاهی؛
 - «حدیث پژوهان سجستان پس از قرن چهارم»، احمد دهقانی؛
 - «بررسی سندی و محتوایی نامه امام جواد × به والی سیستان»، الهه داوودی؛
 - «مسند حریز بن عبدالله سجستانی»، فائزه حمیدیزاده؛
 - «درآمدی بر حوزه حدیثی سجستان و راویان و محدثان آن»، علیرضا حیدرینسب؛
 - «اندیشههای کلامی اهل حدیث سیستان»، محمدرضا پیری؛
 - «سیر تاریخی حدیث در سیستان عصر حضور»، محمدرضا پیری و دیگران؛
 - «سیر تاریخی حدیث در سیستان عصر حضور»، محمدرضا پیری و دیگران؛
 - «سیر تاریخی حدیث در سیستان عصر حضور»، محمدرضا پیری و دیگران؛

# الف. نیم نگاهی به جغرافیای تاریخی سجستان و اهمیت آن

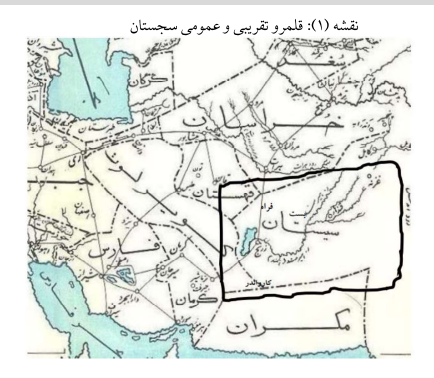
سجستان یا سیستان تاریخی نام سرزمینی پهناور در شرق اسلامی است که گستره آن در دورههای مختلف و به سبب پارهای رخدادها دچار قبض یا بسط شده است. مرزهای غربی آن در برخی مقاطع تا اوا سط ایران کشیده شده و در شرق تا هند و کشمیر امتداد دا شته ا ست. از جنوب به آبهای دریای عمان و اقیانوس هند نزدیک شده و در شمال و شمال غرب تا سرحد نیشابور گسترش داشته است. با توجه به فقر منابع و عدم ثبات در مورد حدود جغرافیایی سج ستان، تعیین و تر سیم نق شه دقیق آن کار دشواری است.

مطابق برخی شواهد یا گزارش ها، ابعاد سجستان (سیستان تاریخی) از نظر طول از نواحی خراسان تا سرحد سند، و عرض آن از کرمان تا سرحدات هند بوده است؛ گاه نیز میان خراسان و مکران و سند و کرمان معرفی شده است (مجهول، ۱۳۱٤: ۲۸؛ بروسوی، ۱٤۲۷: ۳۷؛ ابن حوقل، ۱۹۳۸: ۲۱۱۲۶ و ۲۲۶؛ ا صطخری، ۱۹۲۷: ۲۳۸). به این ترتیب این ناحیه از سند تا نهر بلخ امتداد دا شته و پیو سته از خراسان بزرگتر بوده است (طبری، بی تا، ۲۵۶/۳؛ حمیری، ۱۹۸٤: ۳۰۵).

آنچه به عنوان قدر مَتَيَقَّن درباره محدوده سـجسـتان در ايران مي توان گفت، اين اسـت كه اين ناحيه شامل بخش شمالي استان كنوني سيستان و بلوچستان، از حدود ايرانشهر به طرف شمال، در غرب، تا نر ماشير، بيابان و كوير و در شمال، شامل بخش اعظم استان خراسان جنوبي تا حدود قاين بوده است.



Journal of Comparative Hadith Sciences, Autumn and Winter ۲۰۲۵, ۱۱ (۲۱), P:۹۷-۱۲٤ The Hadith Domain and Schools of Sijistani Scholars Mehdi Esmaeili Sadrabadi et al



# ب. سجستان، نامها و آبادیها

برای نامیدن این ناحیه، نامهای مختلفی ذکر شده است. جز سجستان، نامهایی چون سِکِستان و سگستان نیز برای آن آمده است. درباره سبب نامگذاری گفتهاند: از آنجا که قومی آریایی به نام سکاها در این سرزمین اقامت گزیدند، به سکستان و به عربی به سجستان نامبردار شد و به ساکنان آن، سکزی، سِجزی، سجستانی و سیستانی اطلاق گردید.

از نامهای مشهور دیگر این ناحیه باید از نام سیستان یاد کرد که یا مصحّف و معرّب سگستان (سِجِستان) و یا گرفته شده از وصف مردان آن سرزمین است. مؤلف «تاریخ سیستان» معتقد است این واژه در اصل، سیوستان بوده است؛ او مینویسد: «سیو مرد، مرد را گویند» (مجهول، ۱۳۱۴: ۲۲).

سج ستان که گسترش کم مانندی دا شته است، شامل ولایات مختلف بوده است. تاریخ دانان و جغرافی دانان، برخی آبادی های سج ستان را چنین خوانده اند: إسفزار، جبل نیه، سردره هندقانان، فراه، اوق، خواش، فلاد، فشنج، نوزاد، بست، زمین داور، رُخَج، کش، رودبار، زابل، کابل، زَرَنج، نِه، طاق، قرنین، جزه، روذان، سروان، زالقان، بغنین، درغش، درتل، بشلنک، فنجوای، کهک، غَزِنه، قصر، سیوی، اسف جای و ماه کان (یعقوبی، ۱۹۲۲: ۱۰۲؛ مجهول، ۱۳۱۴: ۲۸؛ ابن حوقل، ۱۹۳۸: ۲۸؛ ارس اصطخری، ۱۹۲۷: ۲۳۸؛ ادریسی، ۱۱۷۹: ۲۸، از ۲۵۴).



# ج. شهرهای بزرگ سجستان در یک نگاه

با توجه به سابقه، وسعت و شهرت دو شهر بزرگ سجستان، زَرَنج (زرنگ) و بُست، از این مناطق با اندکی تفصیل یاد می شود و معرفی آبادی های دیگر، هنگام ذکر نام راویان و محدثان آن نواحی صورت می گیرد.

۱. زَرَنج

زَرَنج یا زرنگ، شهر بزرگ و مرکز تاریخی سجستان بوده است و گاهی بهعنوان مرکز سجستان و گاهی خود سجستان نامیده می شده است (کرمی، بی تا، ۳۰۵؛ ابوالفداء، ۲۰۰۷: ۳۹۳؛ برو سوی، ۱۴۲۷: ۲۶۲ و ۳۷۶؛ حبیبی، ۱۳۸۰: ۶۷۳). شهر زَرَنج که تا سده هشتم مرکز سجستان بوده است، بر سر چهارراهی که شهرهای مختلف را به هم مرتبط می ساخت، قرار داشته است. این شهر، نیشابور و هرات را از طریق بُست به حوزه سند، هند و فارس وصل می کرد. حیات زرنج، چون دیگر شهرهای سجستان، وابسته به جریان رود هیرمند بوده است و این شهر بر کنار سنارود – یکی از انشعابات هیرمند – قرار داشته است (حداد عادل، ۱۳۹۵: ۳۹۱/۲۱).

از نظر ساختاری، شهر زرنج دارای شارستان، ربض، خندق و پنج دروازه بوده است. مسجد جامع مشهور زرنج در شارستان قرار داشته است. این مسجد که به مسجد آدینه شهرت داشته، سومین مسجد بزرگ در شرق اسلامی، پس از مسجد جامع هرات و مسجد بلخ بوده است (اصطخری، ۱۹۲۷: ۲۶۵). مسجد زرنج، مرکز بزرگ فرهنگی و نهاد آموز شی بوده است و تو سط عبدالرحمن بن سَمُرَه با همراهی حسن بصری تأسیس شده است (مجهول، ۱۳۱۴: ۸۹). علاوه بر درآمدهای مختلف این مسجد از طریق موقوفات، در هر ماه رمضان، سی هزار درهم از سوی دولت به این مسجد اختصاص می یافته است (همان: ۳۲).

#### ۲. بُست

این شهر، دومین شهر مهم سجستان بوده است (اصطخری، ۱۹۲۷: ۲۴۵) که در شرق این ناحیه و در محل تلاقی دو رود هیرمند و ارغنداب قرار دا شته ا ست. بُ ست، شهری آباد و با مردمی اهل دین و مروت دانسته شده ا ست (کرمی، بیتا، ۳۰۴؛ حداد عادل، ۱۳۷۶: ۳۷۹/۳). موقعیت بُست که میان سه شهر زرنج، هرات و غزنی قرار دا شته ا ست، نقشی مرکزی به آن بخشیده بوده ا ست. از این شهر به عنوان یکی از پنج مرکز عمده مسیحیان در سجستان نیز یاد شده است (بجنوردی، ۱۳۷۴: ۱۰۹/۱۲).



فتح بُست در سال سیو شش قمری واقع شده است (مجهول، ۱۳۱۴: ۸۵). این شهر با توجه به موقعیت برتر سرزمینی، یعنی قرار داشتن بر سر راه هندوستان، طی تاریخ مورد توجه گروه های بسیاری قرار گرفته و دست بهد ست شده است. با وجود آ شوب های مستمر، این شهر عموماً از آبادی و رونق برخوردار بوده است. شهر بُست از دو بخش شارستان و ربض تشکیل شده بود که مسجد جامع معروف آن در بخش شار ستان قرار دا شته است. بُست در کنار زرنج، یکی از مراکز ا صلی گردهمایی مطوعه برای دفع فتنه خوارج نیز بوده است (مجهول، ۱۳۱۴: ۱۹۱ به بعد).

امروزه برخی ویرانه های شهر بُست، از جمله خرابه های بالاحصار و طاق آجری مسجد عظیم آن، در کنار شهر لشکرگاه، که شهری ا سلامی ا ست، در افغانستان کنونی باقی ا ست. رجال نامدار بسیاری چون ابو محمد ا سحاق، محمد بن حِبّان و ابوالفتح بُستی در فنون مختلف علوم اسلامی از بُست بر خاسته اند (بجنوردی، ۱۳۷۴: ۱۱۰/۱۲).

# د. حوزه حديثي سِجِستان

سجستان یا سیستان تاریخی پس از فتح و انتقال ا سلام، از جمله مناطق پرنشاط در عر صه علوم مختلف، به ویژه علوم حدیث بوده است. موضوع بحث در این بخش، مروری بر فعالیتهای حدیثی انجام شده در محدوده جغرافیایی سجستان است. این امر در چند محور بررسی می شود:

# ۱. زمینههای شکل گیری حوزه حدیثی سجستان

آمادگی بستر فعالیت در سجستان، مانند خداباوری و سرزندگی عمومی، موجب شد تا مردم این سامان، بهرغم دورافتادگی از مراکز تحولات و فعالیت های سیاسی، علمی و فرهنگی جهان اسلام، بسیار زود در جریان فعالیت حدیثی قرار گیرند و نقش ممتازی در این عرصه ایفا نمایند. با یک برر سی ساده معلوم می شود فعالیت های حدیثی در این ناحیه، از همان آغاز ورود اسلام، شروع و بهمرور زمان حالت افزایشی داشته و تا قرن چهارم به اوج خود رسیده است و پس از آن رو به کاهش گذاشته است.

### ۲. حضور و فعالیت برخی اصحاب و تابعان

شماری از اصحاب و تابعان (لااقل هشت صحابی و نه تابعی) در سجستان، حضور و فعالیت داشته اند که معرفی آنان در فصل راویان و محدثان، به تفصیل خواهد آمد. از جمله این اصحاب، ربیع بن زیاد حارثی، اَحنف بن قیس، بُرَیدَه بن حصیب، عبدالرحمن بن سَمُره، ابو بَرزه ا سلمی، شُرَیح بن هانی و از تابعان، حسن بصری، ابراهیم نخعی، عامر شعبی و عبدالله بن بُرَیدَه هستند. از دوره امام سجاد تا دوره امام عسکری تا لااقل سیزده نفر از یاران امامان، که برخی آنان از یاران مشترک ایشان بوده اند، سجستانی اند. بعضی از ایشان چون حریز بن عبدالله، عبدالله بن نجا شی و محمد بن فَرَج، صاحب أصل یا کتاب شمرده شده اند (حیدری نسب، ۱٤۰۰، ص ۲۳).



۳. فعالیت راویان و محدثان برتر فریقین

جز ا صحاب و تابعان، شمار قابل توجهی راوی و محدث، با فعالیت در ناحیه سجستان، ا سباب انتشار و گسترش دانشهای حدیثی را فراهم آوردند. بیشتر این فعالیتها در قرنهای دوم تا چهارم صورت گرفته است. در این جهت فعالیت برخی خاندانها برجسته است:

**الف**: در زمینه حدیث شیعه، خاندان حَریز سِجستانی (عبدالله بن حسین و حَریز بن عبدالله) در صدر قرار دارد. جز ایشان باید از عمار بن عبدالحمید و حبیب بن معلّی یاد کرد.

ب: در عرصـه حدیث اهل سـنت، راویان و محدثان نامآور بیشـتری به فعالیت پرداختند که در رأس آنان، خاندان ابوداوود سجستانی، شامل برادران، فرزندان و نوههای او (محمد، سعید، عبدالله، عبدالأعلی، محمد و فاطمه) قرار دارند. غیر از ایشان، از عثمان دارمی، دَعلَج، خَطّابی و ابن حِبّان نیز باید نام برد.

# ه. ویژگیهای فعالیت محدثان و حوزه حدیثی سجستان

فعالیت محدثان و حوزه حدیثی ســجســتان دارای ویژگی هایی اســت که برای دیگران یا در دیگر مناطق، یا وجود ندارد و یا به این صورت نبوده است.

#### **۱. کثرت سفر و تحمل غربت**

از جمله ویژگیهای برجسته در کارنامه راویان و محدثان سجستانی، تلاش و تحمل بیشتر آنان در عرصه فعالیتهای حدیثی است. در حدیث شیعه، حَریز بن عبدالله، میان کوفه و سجستان، مکرر در رفتوآمد بود و در جهت تبلیغ حدیث اهل بیت^ و عمل به آن تلاش کرد. او در نهایت، جان خود را در این مسیر از دست داد (مفید، ۱٤۱٤: ۲۰۷؛ نجاشی، ۱٤١٦: ۱۴۴).

در ارتباط با محدثان اهل سنت نیز طول و کثرت سفر و تحمل غربت جلب توجه میکند. ابو داوود که خیلی زود سفرهای علمی خود را آغاز نمود، در بیست سالگی در بغداد و بصره حاضر شد. سپس به مکه و حوزههای دیگر سفر کرد. او بیست سال در طرسوس اقامت نمود (ابوداوود،: ۲۹۴/۲؛ نووی، بیتا، ۲۲۶/۲).

افراد مختلفی از خاندان ابو داوود از سجستان برخاستند و به سفرهای زودهنگام علمی به شهرهای مختلف خراسان، عراق و... دست زدند (ذهبی، ۱٤۰۷: ۵۱۲/۲۳؛ ذهبی، ۱۳۸۲: ۲۳۳/۲؛ ذهبی، مختلف خراسان، عراق و... دست زدند (ذهبی، ۲۵۰۷: ۱۴۰۷)؛ ذهبی، ۵۱۲/۲۳؛ ذهبی، ۲۵۷۷؛ سرعانی، ۲۵۰۷؛ این حِبّان بُستی، ۱۳۹۳ق: ۱۴۹۹). ابو داوود برای این سفرها فرزندش، عبدالله را از همان نوجوانی با خود همراه داشت. وی در اواخر عمر به درخواست ولیعهد عباسیان، برای رفع نیازهای دینی مردم، در بصره و فرزندش ابوبکر در بغداد اقامت گزیدند (سجستانی، ۱٤۱۸؛ ۲۵۱۱؛ ۲۲۱/۱۲).



در این زمینه به ویژه شایسته است از محمد بن حِبّان بُستی یاد شود که در راه دانش اندوزی و اخذ حدیث از چاچ (تا شکند) تا اسکندریه مسافرت کرد و در این مسیر طولانی از دو هزار استاد، حدیث گر فت (قفطی، ۱٤۲٤: ۱۲۲/۳؛ ابن حِبّبان بُستی، ۱٤١٤: ۱/۹۴؛ ذهبی، بی تا، ۷۲۳/۲؛ بجنوردی، ۱۳۶۹: ۳۰۳/۳).

دَعلَج نیز همانند ابن حبان، پس از مسافرت به حوزه های مختلف حدیثی و از جمله توقف طولانی مدت در مکه، در بغداد ر حل اقامت افکند (خطیب بغدادی، ۱٤۱۷: ۸۸۳/۸؛ ذهبی، بی تا، ۸۸۱/۳؛ ذهبی، ۱٤۱۳: ۲۰/۱۶).

سفر سجستانیان به حوزههای خراسان، یعنی شهرهای هرات، بلخ و نیشابور و اقامت در این نواحی، امری عمومی و متعارف بوده است. به عنوان نمونه، عثمان دارمی در هرات اقامت کرد و بساط درس و بحث گشود (ابن عساکر، ۱٤۱۵: ۴۵/۱۹؟؛ ۴۵/۲۲؟؛ ۳۰۹/۲۲؟؛ صفدی، ۱٤۲۰: ۲۹/۰۱۹؛ ذهبی، ۱٤۱۳: ۱۹/۱۳).

### ۲. نوآوری و تنوع در تألیف

از جمله ویژگی های فعالیت حدیثی سجستانیان، کثرت تألیف و ابداعات آنان در این زمینه است. بهعنوان مثال، محمد بن بحر رُهنی حدود پانصد تألیف داشته است (طوسی، ۱٤۱۷: ۲۰۸). همچنین شایسته است در باب پیشتازی و ابتکار در تألیف، از محمد بن عُزَیر سِجِستانی و ابو سلیمان خَطّابی بُستی یاد نمود؛ اولی با نگارش فرهنگ غریب القرآن خود به نام «نزهه القلوب» و تألیف آن بر اساس حروف الفبا، روشی تازه در این زمینه به کار گرفت و الهام بخش دیگر اصحاب معاجم شد و بُستی، علاوه بر نگارش اثر ابتکاری خود در اعجاز قرآن، در عرصه حدیث، آثاری چون «معالم السنن» و «أعلام الحدیث» (أعلام السنن) در شرح سنن ابو داود و صحیح بخاری فراهم آورد. پس از خطّابی، شرحنویسی بر حدیث و جوامع حدیثی در دیگر مناطق جهان اسلام دنبال شد (خطابی بستی، ۱۳۵۱: ۹(۶) باکتجی، ۱۳۵۱: ۲۹/۲).

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱٤۲۳، ص: ۹۷– ۱۲۶ حوزه و مکاتب حدیثی سجستانیان مهدی اسمعیلی صدرآبادی و همکاران



- در ابواب مناقب، تنها در منقبت امام علی×، دستکم چهار کتاب؛ تألیفات دانشمندان حوزه حدیثی سجستان که عمدتاً در چارچوب مذاهب تسنن فعالیت داشتهاند، در چند محور قابل ذکر و دستهبندی است:

۲-۱. مسندنویسی

مسند به کتابی حدیثی گفته می شود که احادیث در آن بر اساس نام راوی و شیخ، اغلب بدون ترتیب موضوعی و متصل به معصوم×، گردآوری شده است. جریان اصل نویسی توسط اصحاب امامان^ از جهاتی چون همانندی در نظم و ترتیب، نقل از صحابی راوی، مستند بودن به سماع از معصوم× و دستمایه بودن برای تألیف جوامع حدیثی، جریانی شبیه مسندنویسی در حوزه حدیث اهل سنت است (طباطبایی، ۱۳۷۷: ۲۱۱)، گرچه از نظر موضوع چون «جزء» می ماند.

در زمینه فعالیتهای تألیفی در عرصه حدیث شیعه در حوزه حدیثی سجستان، باید از امثال حَریز بن عبدالله سجستانی و محمد بن فرج رُخَجی یاد کرد. حَریز، صاحب چند اثر مهم روایی است که از اصول به شمار می آمده است. او که کوفی، هم عرب و هم مولی، خوانده شده است، این اصول روایی را در ابواب صلوة، زکوة، صیام و نوادر فراهم آورده بود. مطابق خبر صحیحه خراسانی، اصل روایی صلوة حَریز، م شهور و مورد اعتماد شیعه بود و تأیید امام صادق × را نیز کسب کرد (طو سی، ۱۵۱۷: ۱۸۸ طو سی، ۱۳۵۵: ۲/۱۸). این ا صل مورد استفاده شیخ صدوق برای تألیف «من لایحضره الفقیه» قرار گرفت (صدوق، بی تا، ۱۳۱۱). رُخَجی نیز کتابی به نام «المسائل» داشته است (نجاشی، ۱۵۱۲: ۳۷۱).

از جمله مسندنویسان سجستانی و اهل سنت، ابو سعید عثمان بن سعید دارمی است. او آثار متعددی از جمله کتاب «المسند الکبیر» را تدوین کرده است (ذهبی، ۱٤۱۳: ۳۱۹/۱۳). مطابق برخی گزارش ها، این کتاب، اثر ارز شمند و بزرگی بوده است. اینک از سرنوشت مسند او اطلاعی در دست نیست. ابوداوود سجستانی در ارتباط با اهمیت موضوع و تأثیر کار دارمی گفت: «ما حدیث را از عثمان دارمی آموختیم» (ذهبی، ۱۵۱۳).

ابو داوود، اثری به نام «مسند مالک» نوشته است (عسقلانی، ۲۰۱۶: ۷۴/۳، ۷۵ و ۱۰۱). او گفته است: «بیست سال در طرسوس اقامت نمودم و مسند را نگاشتم». ظاهراً این مسند شامل چهار هزار حدیث بوده است (نووی، بی تا، ۲۲۶/۲).

ابوبکر بن ابی داوود به همراه پدرش، سفرهای علمی و ح ضور در مجالس م شایخ بزرگ را تجربه کرد و در شهرهای مختلف حضور یافت. او فرصتی را در بغداد و اصفهان گذراند و مسندی فراگیر



نگا شت. نسخه شنا سان تاکنون از این مسند نسخه کاملی نیافتهاند و تنها بخشی از آن، چون مسند عایشه در کتابخانه ظاهریه موجود است که به کوشش عبدالغفور عبدالحق در کویت چاپ شده است. ابن حجر در «الإصابة» از بخش دیگری از مسندش با عنوان «مسند الأنصار» یاد کرده است (عسقلانی، ۱٤۱٥: ۱۷۸/۴؛ پاکتچی، ۱۳۹۱: ۲۲۱/۲؛ طباطبایی، ۱۳۷۷: ۱۴۲).

ابومحمد دَعلَج بن احمد، مسندنگار سجستانی دیگر است؛ او برای فعالیت در عرصه حدیث به بومهای مختلف سفر کرد. وی که در بهرهمندی از مال و علم زبانزد است، به کمک دارقطنی یک یا دو مسند به نامهای «المسند الکبیر» و «مسند المُقِلِّین» پرداخت. بخش مسند عبدالله بن عباس از مسند دَعلَج در دسترس است و از «مسند المُقِلِّین» گزیدهای در کتابخانه ظاهریه وجود دارد (پاکتچی، ۱۳۹۱: ۲۲۳/۲؛ طباطبایی، ۱۳۷۷: ۱۴۷).

اثر بزرگ و مهم ابن حبّان نيز «المسند الصحيح على التقاسيم و الأنواع من غير وجود قطع في سندها و لا ثبوت جرح في ناقليها» نام دارد. اين كتاب ابن حبّان شباهتى به مسانيد متعارف ندارد. لذا از آن، گاه به سنن و گاهى به صحيح ابن حِبّان ياد شده است.

### ۲-۲. نگارش سنن و جامع

این اهتمام در کارهای ابوداوود و ابن حِبّان جلوه دارد. ابو داوود، سلیمان بن اشعث، پس از سفرهای بسیار و ملاقات با مشایخ تراز اول حدیث، حدود پانصد هزار حدیث فراهم آورد و از آن مجموعه، حدود چهار هزار و هشتصد حدیث را گزینش و در اثر برتر خود با نام «السنن» جمع کرد. وی آن را به تأیید استادش احمد حنبل رساند (ابوریه، بیتا، ۳۱۷؛ مدیر شانهچی، ۱۳۷۷: ۳۷). ابوداوود از ابن حنبل تأثیر بیشتری پذیرفته بود (پاکتچی، ۱۳۹۱: ۱۳۷۱). گرچه این اثر، همانند صحیحین، جامع به حساب نمی آید لیکن می توان گفت جامعی فقهی است که از جهت اعتبار و شمول، لااقل نزد برخی از بزرگان اهل سنت، در مقام پس از صحیحین قرار دارد. ابوداوود گفت: هیچ سنتی از پیامبر انباد مگر آنکه با اسنادی صالح در این کتاب آمده است (ابوداوود سجستانی، بیتا، ۲۷). خطابی چنان باور محیحین نیز مقدم است؛ او گفت: هرکس قرآن و سنن ابوداوود را در اختیار دا شده با شد از دیگر آثار محیحین نیز مقدم است؛ از ۲۷۱۰ این سنین تصنیف نشده است و از نظر ساختار و فقه بر

ابوداوود برخلاف بخاری و مسلم، با نگارش کتاب «رساله إلی أهل مکه» روش خود در تألیف «السنن» را توضیح داده است و سنن او به سبب ذکر پارهای توضیحات پیرامون سند یا متن برخی احادیث از جهت فقه الحدیث و اطلاعات رجالی در میان جوامع سته ممتاز است (معارف، ۱۳۸۳: ۱۳۳).



ابنابیداوود هم کتابی در سنن دا شته که احتمالاً نو شتهای در جهت تکمیل اثر پدرش بوده ا ست (ذهبی، ۱٤۱۳: ۲۲۵/۱۳؛ پاکتچی، ۱۳۹۱: ۲۰۷/۲).

ابن حِبّان بستى نيز به نگارش جامع بزرگى د ست زد. او كه به مبالغه كنندگان درباره صحيحين نقد داشته است (پاكتچى، ١٣٩١: ٢١٣/١)، جامع صحيح ابتكارى خود را نه بر ا ساس ابواب فقه، بلكه بر مبناى نوع احكام، يا هزاران حديث و در پنج باب اوامر، نواهى، مباحات و ... گرد آورد و شايد تحت تأثير ا ستادش ابن خزيمه، آن را «المسند الصحيح على التقا سيم و الأنواع» نام نهاد. از آنجا كه يافتن حديث و ا ستفاده از كتابش د شوار بود، على بن بلبان فار سى آن را بر ا ساس ابواب فقهى مرتب كرد و «الإحسان في تقريب صحيح ابن حِبّان » نام نهاد. اينك همين تنظيم رايج است. اهميت صحيح ابن حِبّان سبب شد تا اين كتاب، موضوع كار زوايدنويسى نسبت به صحيحين، توسط حافظان مغلطاى و هيثمى قرار گيرد و ايشان احاديث زائد بر صحيحين را با نامهاى «زوايد ابن حِبّان على الصحيحين» و «موارد الظمآن إلى زواند ابن حِبّان » جداگانه استخراج و تأليف كنند (معارف، تكار 1943) و ٢٢٠

### ۲-۳. شرحنویسی بر جوامع حدیثی

در باب شرحنویسی، بهویژه باید از حرکت و آثار ابتکاری حمد بن محمد خطّابی بُستی با نگارش کتابهای «معالم السنن»، شرح سنن ابی داوود و «أعلام الحدیث (أعلام السنن) شرح صحیح بخاری» یاد نمود. آنگونه که شواهد نشان می دهد، او سنن ابوداوود را بی مانند و مقبول عام و خاص پیروان مذاهب در عراق، مصر، غرب اسلامی و اکثر مناطق، جز برخی نواحی خراسان دانسته است. از نظر وی گرچه بیشتر خرا سانیان شیفته صحیحین اند، اما سنن ابوداوود اثری ابتکاری و محل اعجاب پیشوایان و دانشمندان حدیث، از چینش و فقه بیشتری بر خوردار بوده است و احادیث آن تنها صحیح و حسن می باشد. حدیث سقیم، جز در مواردی محدود، که آن هم به سبب نیاز بوده است، در آن راه ندارد (خطّابی بُستی، ۱۳۵۱: ۲/۱–۶). او به طور جدی باور داشت که اگر کسی تنها قرآن و سنن ابوداوود را در اختیار داشته باشد، در علوم شرعی نیاز به منبع دیگری ندارد (ذهبی، بیتا، ۲۰۱۹). چنان می میاید که سنن ابوداوود به زودی و چه بسا قبل از جامع بخاری در سرتا سر جهان ا سلام، جز

خطّابی که اثری مهم و محوری در «غریب الحدیث» پرداخته بود، برای نخستین بار در جهان ا سلام، و برای فهم بهتر و همگانی در شریعت و دفاع از دین د ست به کار شرحنویسی شد. البته این حرکت خطّابی در شرق ا سلامی رها شد؛ و یک ن سل پس از خطّابی، در مغرب ا سلامی شرحی بر



بخاری نوشـته و حرکت شـرحنویسـی بهمثابه یک جریان پیگیری شـد. یک قرن و نیم بعد، عبد الغافر فارسی با نگارش کتاب «المفهم» در شرح واژگان غریب مسلم نیشابوری، در همین جهت حرکت کرد (همان و پاکتچی، ۱۳۹۱: ۱۲۶/۲).

ابو سلیمان خطّابی بُستی شروح خود را بیشتر بر محور تبیین واژگانی احادیث این جوامع و در پا سخ به نیاز جامعه و درخوا ست عمومی برگزار نمود. خطّابی نو شته ا ست: اقدام او به شرحنوی سی، برای رفع خطای ا صحاب هر دو گرایش اهل حدیث و اثر و اهل فقه و نظر بوده ا ست (خطّابی بر ستی، دااری از در مقدمه «أعلام الحدیث» نیز می گوید: در بلخ پس از فراغت از املاء شرح سنن ابو داوود، جماعتی از من درخواست کردند تا صحیح بخاری را هم برایشان شرح و تفسیر کنم. من به سبب جلالت شأن کتاب بخاری، دشواری احادیث و مشکلات اخبار آن و اینکه این مشکلات مربوط سبب جلالت شأن کتاب بخاری، دشواری احادیث و مشکلات اخبار آن و اینکه این مشکلات مربوط به حوزه های مختلف علمی است و در سنن ابوداوود به عنوان کتابی فقهی، چنین دشواری هایی وجود نداشت، از اجابت خودداری کردم تا آنکه اندیشه نمودم و ظهور جهل و غلبه اهل بدعت و انحراف را از سویی و اعراض بسیاری از پیروان مذاهب از کتاب و سنت را از طرف دیگر دیدم؛ ملاحظه نمودم که بسیاری از ایشان دنبال معانی و لطایف علم کتاب و سنت نیستند و احادیث متشابه را که احیاناً بخاری آورده است، دستاویز اعتراض به اهل حدیث ساختهاند. لذا به نظرم رسید در جهت عمل به وظایف دینی و خیرخواهی برای مسلمانان، از تفسیر احادیث مشکل این کتاب، به اندازه امکان، دریغ ننمایم (خطّابی بستی، ۹۰۵:۱۱ (۱۰۱۱).

خطّابی بستی که قبل از رسمی شدن و تقدس یافتن کتب ششگانه میزیسته است، برخی احادیث تجسیم نمای بخاری را سخت مورد نقد قرار داده است. او ذیل خبر بخاری از قول انس بن مالک در ارتباط با ا سراء و معراج و گفتگوی پیامبر و موسی × «فَعَلا بِهِ إلی الجبار و هو مکانه ...»، می نویسد: در این داستان، سخنان زشتی که در شأن او صاف الهی نیست، آمده ا ست. نباید ظاهرش را پذیرفت؛ زیرا به معنای تعیین مسافت و فاصله بین خدا و رسول و جدایی مکان هر یک است. در این کتاب، حدیثی زشت تر از نظر ظاهر و نامناسب تر از این حدیث وجود ندارد. او تلاش کرده است این نمونه حدیث را غیر مساند و احیاناً اشتباه راویانی چون انس به حساب آورد (خطّابی بستی، ۱۹۰۹: می نویسد: تعبیر «فَاسَتاذن ربی فی داره» (از پروردگارم در خانهاش اجازه می گیرم.) همانند جریان می نویسد: تعبیر «فَاسَتاذن ربی فی داره» (از پروردگارم در خانهاش اجازه می گیرم.) همانند جریان پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۰۳، ص: ۹۷–۱۲۶ حوزه و مکاتب حدیثی سجستانیان مهدی اسمعیلی صدرآبادی و همکاران



اين رفتارهاى ابن حبان و خطّابى، استقلال حوزه حديثى سجستان و حاكميت خردگرايى در اين حوزه در ارتباط با نقل را نشان مىدهد. از ديگر شارحان بايد از محمد بن قوام السنه ياد كرد كه شرحى با نام «التحرير في شرح الجامع الكبير» بر صحيح بخارى داشته است (بغدادى، بىتا، ٨٧/٢).

۲-۲. رجال نویسی

در اين جهت نيز آثار متعددى توسط سجستانى ها و در بستر حديث اهل سنت فراهم آمده است. ابوداوود در اين زمينه اثر «كتاب في الرجال و تسمية الإخوة الذين روى عنهم الحديث» را نوشته است. از ديگر آثار ابوداوود در فن «معر فة الرجال» با يد از كتاب «سؤالات ابى داوود لاحمد» ياد كرد. « سؤالات الآجرى لابى داوود» هم اثر ديگر رجالى او ست. در اين باب مخصو صاً بايد از نو شتههاى ابن حِبّان بُستى چون كتاب هاى «الثقات»، «اوهام اصحاب التواريخ»، «المجروحين» و «مشاهير علماء الأمصار» ياد كرد. او ابتدا كتاب «الثقات» و سپس «المجروحين» را نوشت و در ادامه «الصحيح» را بر پايه آن ها بنا نمود (طباطبايى، ١٣٧٧: ١٨٧). ابن حِبّان علاوه بر موارد فوق در اين زمينه، «كتاب الصحابة» در پانزده جزء، «كتاب التابعين» در دوازده جزء، «كتاب أتباع التابعين» در النقله» را در ده جزء فراهم آورد.

### ۲–٥. علل نویسی

دارمی با مشارکت در تألیف کتاب «تاریخ یحیی بن معین» در باب «علل الحدیث» نقش ایفا نمود (پاکتچی، ۱۳۹۱: ۱۸۴/۱). کتاب «المراسیل مع الأسانید» از ابو داوود، اثر ابتکاری او در باب علل است (پاکتچی، ۱۳۹۱: ۱۲۷/۱).

از ديگر آثار سجستانيان در باب علل، كتابهاى «علل اوهام اصحاب التواريخ»، «علل مناقب ابي حنيفه و مثالبه» و «علل ما استند اليه ابوحنيفه» از ابن حبّان بُستى است. در اين زمينه همچنين بايد از كتاب «سؤالات مسعود بن ناصر السجزي للحاكم» ياد كرد.

### ۲-۲. غريبنويسی

غریب القرآن ابن عُزَیر سجستانی با عنوان «نزهه القلوب» یکی از آثاری است که برای تبیین واژگان غریب قرآن نوشته شده است. این اثر به سبب سبک و تألیف ابتکاریاش الهامبخش دیگران برای



غریبالقرآننویسی شده است. از دیگر آثار سج ستانیها در باب غریب، باید از «غریب الحدیث» ابوسلیمان خطّابی بستی یاد کرد که به صورت مبسوطی فراهم آمده است. هر دو اثر فوقالذکر در دسترس و موجود است.

# و. گرایشهای حدیثی سجستانیان

شواهد نشان میدهند پیروان هر سه گرایش حدیثی (نص گرا، عقل گرا و باطنی گرا) در سج ستان حضور داشتهاند. نص گرایی در قالب پیروی از احمد حنبل در رفتار و آثار کسانی چون ابوداوود و به ویژه فرزندش عبدالله قابل توجه است. درباره ابوداوود آمده است: او پیرو مذهب سلف، با تسلیم در برابر سنت و خودنگاهدار از ورود به مباحث کلامی بوده؛ و درباره عبدالله بن ابی داوود ذکر شده است که او حنبلی و شیخ آنان گردید (ذهبی، ۱٤۱۳: ۲۱۵/۱۳، ۲۲۸ و ۲۳۰).

با این وجود، گرایش معتدل عقل گرایی در بین اهل حدیث در سجستان نیز برجسته به نظر می آید. ابراهیم نخعی، محمد بن بحر رُهنی و اسماعیل بن علی بستی از جمله متکلمان به حساب آمدهاند. برخی سجستانیان چون دارمی، ابن حبان و خطّابی که معمولاً از ایشان به عنوان شافعی مذهب یاد شده است، دارای آثار متعدد با رویکرد عقل گرایی، چون شرحنویسی، ردّیّه و نقدنویسی اند. در این جهت به ویژه فعالیت ابن حبان و خطّابی بستی برجسته بوده است (حیدری نسب، ۱٤۰۰: ۳۵).

ابن حبان بخش هایی از کتاب صحیحش را به روایات کلامی اختصاص داده است. او بابی برای ذکر خدا و اوصاف او گشوده و در آن روایاتی آورده است مبنی بر اینکه صفات خدا شبیه صفات مخلوقات نیست؛ گفته است هر صفتی که حاکی از نقص با شد، در خداوند یافت نمی شود؛ صفاتی مانند استواء بر عرش درباره خدا از باب تمثیل است. او در پایان هر بابی، احادیث آن را توضیح داده است (ابن حبان بستی، ۱۶۱۶: ۲۹۸۱ به بعد). ابن حبان به دلیل این رویکرد از سوی اهل تجسیم، متهم به انکار حد برای خدا و محکوم شد (همان: ۲۳/۱). او همچنین متهم به انکار نبوت گردید. البته در آثارش شاهدی بر این اتهامات دیده نمی شود و اگر هم قائل به آن سخنان بوده است، قابل توجیه و تأویل صحیح است (ذهبی، ۱۳۸۲: ۳/۹۸۲؛ حموی، ۱۳۹۹: ۲۱/۱۰؛ عسقلانی، ۱۳۹۰: ۲۱۲/۱ و ۲۸/۷).

ابن حِبّان که به منا سبت، به آوردن بعضی توضیحات در ذیل برخی احادیث پرداخته است، احادیث مرتبط با بستن سنگ بر شکم، توسط پیامبر برای علاج گرسنگی را ناصحیح دانسته است و آنها را نقد عقلی کرده است (ابن حبان بستی، ۱٤۱٤: ۳۴۵/۸؛ ابن حبان بستی، بی تا، مقدمه تحقیق: ۱۰/۱). بژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال یازدهم، شماره ۲۱، پاییز و زمستان ۱۶۳، ص: ۹۷–۱۲۶ حوزه و مکاتب حدیثی سجستانیان مهدی اسمعیلی صدرآبادی و همکاران



خطّابی بستی که اهل حدیث عقل گرا به نظر می رسد، نوشته است: هدف از نگارش شرح بر سنن ابوداوود رفع خطاهای پیروان هر دو گرایش اهل حدیث و اثر و اهل فقه و نظر بوده است (خطابی بستی، ۱۳۵۱: ۲/۱). او هنگام شرح برخی اخبار تجسیمی بخاری نوشته است: «در این داستان، سخنان زشتی که در شأن او صاف الهی نیست آمده است؛ نباید ظاهرش را پذیرفت» (خطابی بستی، ۱۶۰۹: ۲۳۵۲/۴). وی ذیل تعبیر «فَأستأذن ربی فی داره» می نویسد: «این حدیث نیز همانند حدیث قبلی ایهام دارد» (همان: ۲۳۵۵/۴).

برای اطلاع بیشــتر از اندیشــههای کلامی اهل حدیث در ســجســتان، به کتاب «مکتب کلامی سیستان» مراجعه کنید (پیری، ۱٤۰۰: ۱۶۶).

اگر عنایت به علم رجال یا عللنویسی را از شاخصه های عقل گرایی در حدیث بدانیم، تألیف آثار متعدد در ابواب رجال یا علل، توسط ابن حِبّان و خَطّابی، دلیلی بر رویکرد عقل گرایی محد ثان سجستانی است.

خطّابی در کتابچه «الغُنیه عن الکلام و اهله» که آن را در پاسخ به درخواستی در ارتباط با چگونگی مواجهه با متکلمان نوشته است، گوید: عقل گرایی افراطی که در کار فلاسفه وجود دارد و خود را از تعالیم پیامبر ابی نیاز می بینند، محکوم است. او نوشته است: ما منکر دلایل عقلی و نتایج معرفتی که از این طریق حاصل می شود نیستیم؛ ما به جای روشی که فلاسفه برای اثبات صانع و حدوث عالم و... به کار می برند، به رو شی که رو شن تر و برهانی تر است و آن را پروردگار فر ستاده است و مبتنی بر نبوت است، رجوع می کنیم (خطّابی بستی، بی تا، ۳۰). وی روش متکلمان را جدال بی حاصل و پر اختلاف دانسته است که مقبول قرآن نیست (همان: ۴۰).

از جمله عقل گرایان باید از حنفیان یاد کرد که در شـمار اهل رأی و اجتهاد به شـمار میآیند. به نظر میآید حنفیان حضور پرشمار و برجستهای در سجستان داشتهاند. کسانی چون ابوسعید خلیل بن احمد سجزی و علی بن احمد سجزی از جمله فقهای حنفی بودهاند.

از احمد بن اسماعيل بستى و اسماعيل بن على (احمد) بستى كه در كلام شاگردى عبدالجبار معتزلى كردهاند بهعنوان معتزلى ياد شده است كه بهطور طبيعى در شمار خردورزان قرار مى گيرند. شايد نگارش كتاب هايى چون «الإبانه الكبرى عن مذهب السلف في القرآن» و «ر ساله الإمام السجزي في الرد على من أنكر الحرف و الصوت» در دفاع از گرايش نص گرايى و رد اعتزال توسط عبيدالله بن سعيد سجزى، دلايلى بر رواج اين مذهب در سجستان باشند. در همين رساله از حضور ابومنصور ماتريدى، پيشواى كلامى معروف در سجستان نيز سخن به ميان آمده است (سجزى، بى تا، ۳۴۴).



رویکرد نص گرایی نیز در میان سجستانیان رونق داشته است. این رویکرد جز در بین حنبلیان و دانشمندان اهل حدیث، در قالب مذاهب خوارج و کرّامیه نیز قابل پی جویی است. ابن کرّام، بنیانگذار فرقه کرّامیه، از زَرَنج برخاست. او به قشری گری، اعتقاد به تشبیه و تجسیم متهم بوده است، فردی قلیل العلم با افکاری التقاطی معرفی شده و دربارهاش آمده ا ست که با وجود بی مایگی، مدعی بود دانش را خدا به او الهام نموده است. اصحاب حدیث و شیعه از سوی اصحاب اندیشههای کرّامی که نزدیک ترین مذاهب به خوارج و مجسمه خوانده شده است، گرفتار بلا گشتند (سمعانی، ۲۰۱۸ ا نزدیک ترین مذاهب به خوارج و مجسمه خوانده شده است، گرفتار بلا گشتند (سمعانی، ۲۰۹۱ از سجستان، در نیشابور اقامت و فعالیت داشت و در آنجا هم فعالیت او با مخالفت و منع مواجه و در سجستان، در نیشابور اقامت و فعالیت داشت و در آنجا هم فعالیت او با مخالفت و منع مواجه و در نتیجه، وی به شام تبعید گشت. با این وجود، فعالیتهای ابن کرّام هم در نیشابور و هم در شام پیشرفت داشته است (ذهبی، ۲۰۱۲/۱۹). حاکم نیشابوری در تاریخ نیشابور و هم در شام پیشرفت ا صحاب او در آن سامان آورده است. وی در ارتباط با ا سحاق بن حمشاد، شیخ کرّامیان در نیشابور نوشته است: پنجاه هزار نفر به دست او مسلمان شدند و جمعیتی بی مانند در تشیع جنازهاش شرکت نوشته است: (ذهبی، ۲۰:۲) (کرر کردند رو میه می از میتو بی میاند در تشیع جنازه اش میتو در نیشابور کردند (ذهبی، ۲۰:۲) (کر کر کرت از مسلمان شدند و جمعیتی بی مانند در تشیع جنازه اش شرکت

توفیق اهل تجسیم در سعایت از ابن حبان و متهم ساختن او به زندقه و گرفتن حکم اعدام برای او یا اخراجش، به این جهات، از سجستان نشان میدهد جریان نص گرایی در سجستان قدرتمند بوده است. یحیی بن عمار، واعظ و مفسر حنبلی گوید: این حبان را به سبب انکار حد برای خدا از سجستان اخراج کردیم (ابن حبان بستی، ١٤١٤: ٢٣/١١؟؛ ابن حبان بستی، بیتا، مقدمه تحقیق: ٣/١). گفتنی است یحیی هم که در برابر اهل بدعت و جهمیه موا ضعی تند دا شت، به سبب جور حاکمان سج ستان، به هرات کوچ نمود (ذهبی، ١٤١٣: ٢٨١/١١؟؛ ذهبی، ١٤٠٧: ٩٧/٢٩).

صوفیان و باطنی گرایان، دیگر ا صحاب حدیث ه ستند که در سج ستان حضور دا شتهاند. ای شان به ویژه در قرن شـشـم، پرشـمار و فعال بودهاند. از برخی سـجسـتانیان چون حامد بن محمد، حنبل بن علی، محمد بن نصر، محمد بن مانک و علی بن بشری با عنوان صوفی یاد شده است.

ابو عروبه، عبدالهادي صولى صوفى (م ۵۶۲ق) در سجستان رباطى و در آنجا جلسه وعظ داشت. عالمان و صوفيانى كه به سجستان مى آمدند، قصد آنجا را مى كردند. صولى، نصف آبادى خود را وقف مخارج آن رباط كرده بود و خودش با درويشمى روزگار مى گذراند (ابن نجار بغدادى، ۱٤۱۷: ۲۰/۱۲۱، ذهبى، ۱٤۰۷: ۱۲۴/۳۹؛ ذهبى، ۱٤۱۳: ۲۵۲/۲۰). از جمله باطن گرایان، باید از ابویعقوب اسحاق بن احمد سجستانی یاد نمود که مبلّغ مذهب باطنی اسماعیلی در سجستان بوده است. «کشف المحجوب» و «الینابیع» از آثار اوست (آقابزرگ طهرانی، ۱٤۰۳: ۵۹/۱۸؛ ۱۷۳/۲۴؛ ۲۸۶/۲۵؛ زرکلی، ۱۹۸۰: ۲۹۳/۱). جریان خانقاهنشینی که در این ناحیه رونقی داشته نیز در همین جهت قابل تفسیر است.

### نتيجهگيري

با توجه به آنچه در این جستار بیان گردید، به نتایج زیر بهعنوان جمعبندی تحقیق تأکید می شود: - حوزه سجستان در شرق اسلامی، معادل خراسان و دارای بیشترین ارتباط با خراسان بوده است. - شهرهای زرنج و بست مهمترین مراکز حضور و فعالیت محدثان در این ناحیه بوده است.

– در ناحیه سجستان، حدود هشت صحابی، نه تابعی و لااقل سیزده نفر از یاران امامان× حضور و فعالیت داشتهاند.

- بیشترین فعالیت حدیثی سجستانیان در قرنهای دوم تا چهارم، از جمله توسط خاندان حریز در حدیث شیعه و خاندان ابوداوود در حدیث تسنن، صورت گرفته است.

- ســجســتانیان در کثرت تألیف، و اهتمام به غریبنویســی و شـرح حدیث بر دیگر مسـلمانان مقدماند.

- شمار قابل توجهی تألیف با عنوانهای اصل، کتاب، مسند، سنن، جامع، علل و رجال در کارنامه سجستانیان وجود دارد.

- اهل هر ســه گرایش حدیثی (نصگرایی، عقل گرایی و باطنی گری) در قالب مذاهب مختلف ( شیعه، حنفی، معتزلی، شافعی، حنبلی، کرامی، ماتریدی و صوفیه) در سج ستان حضور و فعالیت داشتهاند.

- نوآوری و تنوع فعالیتهای علمی سج ستانیان، چون تألیف برخی آثار، از باروری اندیشه آنان و منازعات مختلف اهل علم در این خطه از جدیت اهل هر گرایش در باورهایشان حکایت دارد.

- علاوه بر دورافتادگی سـجسـتان از مرکزیت جهان اسـلام، بی ثباتی سـیاسـی و تغییر و تحولات مکرر، از اسـباب هجرت و ترک سـجسـتان و اقامت بسـیاری از اهل علم در مراکز علمی دیگر چون خراسان، نیشابور و هرات، یا عراق، بغداد و بصره، و ... بوده است.

- نقش حوزه حدیثی سج ستان در نقل و نگارش حدیث، ن شر آثار حدیثی به ویژه در زمینه حدیث اهل سنت بسیار پررنگ بوده است.



- در حوزه حدیثی سجستان، اغلب تلاش ها در عر صه دریافت و نقل حدیث و نگارش آثار مرتبط با آن شامل شرحنگاری، حاشیهنویسی، اصلاح یا تجمیع، غریبنویسی، عللنویسی و بازتنظیم تألیفات پیشینیان می شود.



### فهرست منابع

- ابن حِبّان بستى، محمد. الثقات. حيدر آباد الدكن الهند: مؤسسه الكتب الثقافيه، الطبعه الأولى، ١٣٩٣ق.
- ۲. ابن حِبّان بستى، محمد. صحيح ابن حبان بُستى. تحقيق: شعيب الأرنؤوط، بيروت: مؤسسه الرساله، الطبعه الثانيه، ١٤١٤ق.
- ۳. ابن حِبّان بُستى، محمد. المجروحين. تحقيق: محمود ابراهيم زايد، مكه المكرمه: دارالباز للنشر و التوزيع، بي تا.
  - ابن حنبل، احمد. مسند احمد. بيروت: دار صادر، بي تا.
  - ابن حوقل، محمد. صوره الأرض. بيروت: دار صادر، الطبعه الثانيه، ١٩٣٨م.
- ۲. ابن عساكر، على بن حسن. تاريخ مدينه دمشق. بيروت: دارالفكر للطباعه و النشر و التوزيع، ١٤١٥ق.
- ۷. ابن نجار بغدادی، احمد. المستفاد من ذیل تاریخ بغداد. مصطفی عبدالقادر عطا، بیروت:
   دارالکتب العلمیه، الطبعه الاولی، ۱٤۱۷ق.
- ۸. ابوداوود سِجِستانی، سلیمان بن اشعث. سؤالات الآجری لابی داود. بیروت: مؤسسه الریان
   للطباعه و النشر و التوزیع، الطبعه الأولی، ۱٤۱۸ق.
- ۹. ابوداوود سِجِ ستانی، سلیمان بن ا شعث. ر ساله ابی داوود الی اهل مکه فی و صف سننه.
   تحقیق: محمد صباغ، بیروت: دارالعربیه، بی تا.
  - ابوداوود سِجِستانی، سلیمان بن اشعث. سؤالات ابی داوود لاحمد. بیجا: بینا، بیتا.
  - .١١ ابوالفداء، اسماعيل بن على. تقويم البلدان. قاهره: مكتبه الثقافه الدينيه، الطبعه الأولى، ٢٠٠٧م.
  - ١٢. ابوريه، محمود. أضواء على السنه المحمديه. بي جا: نشر البطحاء، الطبعه الخامسه، بي تا.
- ۱۳. ادريسم، محمد بن محمد. نزهه المشمتاق في إختراق الآفاق. بيروت: عالم الكتب، الطبعه الأولى، ١٤٠٩ق.
  - ١٤. اصطخري، ابراهيم بن محمد. مسالك الممالك. بيروت: دار صادر، ١٩٢٧م.
- بجنوردی، سید کاظم. دائره المعارف بزرگ اسلامی. تهران: بنیاد دائره المعارف اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۷٤ش.
- ۱٦. بروسوى، محمد بن على. أوضح المسالك إلى معرفه البلدان و الممالك. بيروت: دارالغرب الاسلامي، الطبعه الأولى، ١٤٢٧ق.



- ١٧. بغدادي، اسماعيل ياشا. هديه العارفين. بيروت: دار احياء التراث العربي، بي تا. ۱۸. پاکتچی، احمد. جوامع حدیثی اهل سنت. تهران: دانشگاه امام صادق، چاپ اول، ۱۳۹۱ش. ۱۹. پیری، محمد رضا و دیگران. سیر تاریخی حدیث در سیستان عصر ظهور. نشریه کتاب و سنت، شماره ٤، ١٣٩٣ش. •٢. حبيبي، عبدالحي. تاريخ افغانستان بعد از اسلام. تهران: افسون، ١٣٨٠ش. ۲۱. حداد عادل، غلامعلي. دانشنامه جهان اسلام. (ج۳) تهران: بنياد دائره المعارف اسلامي، ۱۳۷۶ش. ۲۲. حداد عادل، غلامعلي. دانشنامه جهان ا سلام. (ج۲۱) تهران: مؤ سسه فرهنگي هنري كتاب مرجع، ١٣٩٥ش. ٢٣. حموى، ياقوت بن عبدالله. معجم البلدان. بيروت: دار احياء التراث، ١٣٩٩ق. ٢٤. حميري، محمد بن عبدالله. الروض المعطار في خبر الأقطار. محقق: إحسان عباس، بيروت: مكتبه لبنان، الطبعه الثانيه، ١٩٨٤م. ۲۵. حیدری نسب، علیر ضا. در آمدی بر حوزه حدیثی سجستان و راویان و محدثان آن. دانشگاه سيستان و بلوچستان، چاپ اول، • • ١٤ ش. ٢٦. خطَّابي بُستى، حمد بن محمد. معالم السنن. حلب: المطبعه العلميه، الطبعه الأولى،
- ۱۳۵۱ق. ۲۷. خطّابی بُســتی، حمد بن محمد. أعلام الحدیث. تحقیق: محمد بن سـعد، مکه المکرمه:
  - جامعه أم القرى، الطبعه الأولى، ٩ · ٤ ق. ٢ · ترابع أسبع مناطقة الأنبية من الكلام العام مناطقة المسا
  - ۲۸. خطّابی بُستی، حمد بن محمد. الغنیه عن الکلام و اهله. بیجا: بینا، بیتا.
- ٢٩. خطيب بغدادي، احمد بن على. تاريخ بغداد. بيروت: دارالكتب العلميه، الطبعه الأولى، ١٤١٧ق.
- ۳۰. ذهبي، محمد بن احمد. ميزان الإعتدال في نقد الرجال. بيروت: دار المعرفه للطباعه و النشر،
   الطبعه الاولى، ١٣٨٢ق.
- ٣١. ذهبي، محمد بن احمد. تاريخ الإسلام. تحقيق عمر عبدالسلام تدمري، بيروت: دارالكتاب العربي، الطبعه الأولى، ١٤٠٧ق.
- ٣٢. ذهبي، محمد بن احمد. سير أعلام النبلاء. تحقيق: شعيب الأر ناؤوط، محمد نُعَيم العرقسوسي، بيروت: مؤسسه الرساله، چاپ نهم، ١٤١٣ق.



٣٣. ذهبي، محمد بن احمد. تذكرة الحفاظ. تحقيق ابي الزهراء حازم قاضمي، بيروت: دار احياء التراث العربي، بي تا. ٣٤. زركلي، خيرالدين. الأعلام. بيروت: دارالعلم للملايين، الطبعه الخامسه، ١٩٨٠م. ٣٥. سِجزي وائلي بكري، عبيدالله بن سعيد بن حاتم. رساله الإمام السجزي في الرد على من أنكر الحُرّف والصوت. تحقيق: محمد باكريم باعبدالله، المدينه المنوره: عمادة البحث العلمي بالجامعه الإسلاميه، الطبعه الثانيه، ٢٤ ١٤ ق/٢ • • ٢م. ٣٦. سمعاني، عبدالكريم بن محمد. الأنساب. بيروت: دار الجنان للطباعه و النشر و التوزيع، الطبعه الأولى، ١٤٠٨ق. ٣٧. شهرستاني، عبدالكريم. الملل و النحل. تحقيق محمد سيد كيلاني، بيروت: دار المعرفه، بي تا. ٣٨. صدوق، محمد بن على. من لايحضره الفقيه. تحقيق: على اكبر غفاري، قم: دفتر انتشارات اسلامي وابسته به جامعه مدرسين حوزه علميه قم، چاپ دوم، بيتا. ٣٩. صفدي، صلاح الدين. الوافي بالوفيات. احمد ارناؤوط، بيروت: دار احياء التراث، ١٤٢٠ق. • ٤. طباطبايي، سيد كاظم. مسند نويسي در تاريخ حديث. قم: دفتر تبليغات اسلامي، چاپ اول، ١٣٧٧ش. ٤١. طبري، محمد بن جرير. تاريخ الأمم و الملوك. بيروت: مؤسسه الأعلمي للمطبوعات، بي تا. ٤٢. طوسي، محمد بن حسن. تهذيب الأحكام. تحقيق سيد حسن خر سان، طهران: دارالكتب الاسلاميه، چاپ سوم، ١٣٦٥ش. ٤٣. طوسي، محمد بن حسن. الفهرست. قم: مؤسسه نشر الفقاهه، الطبعه الأولى، ١٤١٧ق. ٤٤. طهراني، آقابزرگ. الذريعه الي تصانيف الشيعه. بيروت: دارالأضواء، ١٤٠٣ق. ٤٥. عسـقلاني، احمد بن حجر. لسـان الميزان. بيروت: مؤسـسـه الأعلمي للمطبوعات، الطبعه الثانيه، ١٣٩٠ق.

- ٤٦. عسـقلاني، احمد بن حجر. تهذيب التهذيب. بيروت: دارالفكر للطباعه و النشـر و التوزيع، ١٤٠٤ق.
- ٤٧. عسـقلاني، احمد بن حجر. الإصـابه في تمييز الصـحابه. تحقيق عادل احمد عبدالموجود و على محمد معوض، بيروت: دارالكتب العلميه، الطبعه الأولى، ١٤١٥ق.
- ٤٨. قفطى، على بن يوسف. انباه الرواه على أنباه النحاه. تحقيق: محمد ابوالفضل ابراهيم، بيروت: المكتبه العصريه، الطبعه الأولى، ١٤٢٤ق.



- ۶۹. کرمی، محمد بن احمد. احسن التقاسیم. بیروت: دار صادر، الطبعه الثانیه، بیتا.
  ۰۰. مجهول. تاریخ سیسیتان. تحقیق: ملک الشعراء بهار، تهران: پدیده خاور، چاپ دوم، ۱۳۱٤.
  ۰۱. مدیر شانه چی، کاظم. علم الحدیث و درایه الحدیث. قم: دفتر انتشارات اسلامی، چاپ سوم، ۱۳۷۷ش.
  ۲۰. معارف، مجید. جوامع حدیثی اهل سنت. تهران: سمت، چاپ اول، ۱۳۸۳ش.
  ۰۳. مفید، محمد بن محمد. الإختصاص. تحقیق: علی اکبر غفاری، سید محمود زرندی، بیروت: دار المید می المانی، بیتا.
  ۵۰. معارف، مجید. جوامع حدیثی اهل سنت. تهران: سمت، چاپ اول، ۱۳۸۳ش.
  ۵۰. مفید، محمد بن محمد. الإختصاص. تحقیق: علی اکبر غفاری، سید محمود زرندی، بیروت: دار المفید، چاپ دوم، ۱۶۱۶ق.
  ۵۰. مهریزی، مهدی. حوزه او مکاتب حدیثی. قم: دارالحدیث، چاپ اول، ۱۳۹۷ش.
  ۵۰. نجاشی، احمد بن علی. فهرست اسماء مصنفی الشیعه. قم: مؤسسه النشر الاسلامی التابعه لجماعه المدرسین، الطبعه الخامسه، ۱۳۱۶ق.
- ٥٦. نووى، محيى الدين بن شرف. تهذيب الأسماء و اللغات. تحقيق مصطفى عبدالقار عطا، بيروت: دارالكتب العلميه، بيتا.
- ٥٧. يعقوبي، احمد بن ابي يعقوب. البلدان. بيروت: دار الكتب العلميه، الطبعه الأولى، ١٤٢٢ق.



#### Bibliography

- ). 'Asqalānī, Ahmad bin Hajar, Al-Işābah fī Tamīz al-Ṣahābah (The Correctness in Distinguishing the Companions), Edited by 'Ādil Ahmad 'Abd al-Mawjūd and 'Alī Mohammad Mu'awwadh, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, '٤' AH ('٩٩° CE).
- Y. 'Asqalānī, Aḥmad bin Ḥajar, Lisān al-Mīzān (The Tongue of the Balance), Beirut: Mu'assasah al-'Alamī li-l-Maṭbū'āt, Ynd Edition, 1990 AH (1990 CE).
- <sup>r</sup>. 'Asqalānī, Ahmad bin Hajar, Tahdhīb al-Tahdhīb (The Refinement of the Refinement), Beirut: Dār al-Fikr li-l-Ţibā'ah wa al-Nashr wa al-Tawzī', <sup>1</sup><sup>2</sup><sup>2</sup> AH (<sup>19</sup><sup>4</sup> CE).
- Abū al-Fidā', Ismā'īl bin 'Alī, *Taqwīm al-Buldān (The Calendar of Countries)*, Cairo: Maktabat al-Thaqāfah al-Dīnīyah, 'st Edition, '·· ' CE.
- Abū Dāwūd Sijistānī, Sulaymān bin Ash'ath, Risalāt Abī Dāwūd ilā Ahl Makkah fī Wasf Sunnah (The Letter of Abū Dāwūd to the People of Makkah Describing His Sunnah), Edited by Moḥammad Ṣabbāgh, Beirut: Dār al-'Arabīyah, n.d.
- Abū Dāwūd Sijistānī, Sulaymān bin Ash'ath, Su'ālāt Abī Dāwūd li-Ahmad (The Questions of Abū Dāwūd to Ahmad), N.p.: n.p., n.d.
- Y. Abū Dāwūd Sijistānī, Sulaymān bin Ash'ath, Su'ālāt al-Ājurrī li-Abī Dāwūd (The Questions of al-Ājurrī to Abū Dāwūd), Beirut: Mū'assasat al-Rayyān li'l-Ţibā'ah wa'l-Nashr wa'l-Tawzī', 'st Edition, '٤'AH ('٩٩' CE).
- A. Abū Rīyah, Maḥmūd, Adwā' 'alā al-Sunnah al-Moḥammadiyyah (Lights on the Mohammadan Sunnah), N.p.: Nashr al-Batḥā', oth Edition, n.d.
- Baghdādī, Ismā'īl Pāshā, Hadiyyat al-'Ārifīn (The Gift of the Gnostics), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, n.d.
- Seyyed Kāẓim, Dā'irat al-Ma'ārif al-Islāmīyah (The Great Encyclopedia of Islam), Tehran: Bunyād Dā'irat al-Ma'ārif al-Islāmīyah, Ynd Edition, ソデソシ SH (1990 CE).
- 1). Brosawī, Moḥammad bin 'Alī, Awdah al-Masālik ilā Ma'rifah al-Buldān wa'l-Mamālik (The Clearest Path to Knowing the Countries and Kingdoms), Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 'st Edition, '٤٢' AH ('··· ' CE).
- ۱۲. Dhahabī, Moḥammad bin Aḥmad, Mīzān al-I'tidāl fī Naqd al-Rijāl (The Balance of Moderation in the Criticism of the Narrators' Evaluation), Beirut: Dār al-Ma'rifah li'l-Ţibā'ah wa'l-Nashr, 'st Edition, ۱۳۸۲ AH (۱۹۹۳ CE).
- ۱۳. Dhahabī, Moḥammad bin Aḥmad, Siyar A 'lām al-Nubalā' (The Biographies of the Noble Figures), Edited by Shu'ayb al-Arnawūt, Moḥammad Nu'aym al-'Irqūsī, Beirut: Mū'assasat al-Risālah, ٩th Edition, ۲٤۱۳ AH (۱۹۹۳ CE).
- 14. Dhahabī, Moḥammad bin Aḥmad, Tadhkirat al-Ḥuffāz (The Memoirs of the Preservers), Edited by Abī al-Zahrā Ḥāzim Qādī, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, n.d.
- ۱۰. Dhahabī, Moḥammad bin Aḥmad, *Tārīkh al-Islām (The History of Islam)*, Edited by 'Umar 'Abd al-Salām Tadmurī, Beirut: Dār al-Kitāb al-'Arabī, 'st Edition, '٤٠٧ AH (۱۹۸۷ CE).
- ۲. Habībī, 'Abd al-Hay, *Tārīkh Afghānistān Ba'd al-Islām (The History of Afghanistan After Islam)*, Tehran: Afson, ۱۳۸۰ SH (۲۰۰۱ CE).



- ۱۷. Haddād 'Ādel, Gholām 'Alī, Dānishnāmah-yi Jihān-i Islāmi (Encyclopedia of the Islamic World), Vol. ", Tehran: Bunyād Dā'irat al-Ma'ārif al-Islāmīyah, ۱۳۷٦ SH (۱۹۹۷ CE).
- ۱۸. Haddād 'Ādel, Gholām 'Alī, *Dānishnāmah-yi Jihān-i Islāmi (Encyclopedia of the Islamic World)*, Vol. ۲۱, Tehran: Mu'assisah Farhangī-yi Kitāb Marja', ۱۳۹۰ SH (۲۰۱۶ CE).
- ۱۹. Hamawī, Yāqūt bin 'Abdallāh, *Mu jam al-Buldan (The Dictionary of Countries)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, ۱۳۹۹ AH (۱۹۷۹ CE).
- Y. Heydarī Nasab, 'Alī Rizā, Darāmadī bar Hawzah-yi Hadīthī Sijistān wa Rāwīyān wa Muhaddithān Ān (An Introduction to the Hadith Circle of Sīstān and Its Narrators and Scholars), Sīstān and Balūchistān University, 'st Edition, '٤... SH ('...') CE).
- Y). Humayrī, Moḥammad bin 'Abdallāh, Al-Rawd al-Mu'ṭār fī Khabar al-Aqṭār (The Fragrant Garden in the History of the Regions), Edited by Iḥsān 'Abbās, Beirut: Maktabat Lubnān, Ynd Edition, 1945 CE.
- ۲۲. Ibn 'Asākir, 'Alī bin Hassan, Tārīkh Madīnat Dimashq (The History of the City of Damascus), Beirut: Dār al-Fikr li'l-Ṭibā'ah wa'l-Nashr wa'l-Tawzī', ۱٤١٥ AH (۱۹۹٥ CE).
- ۲۳. Ibn Hanbal, Ahmad, Musnad Ahmad (The Hadith Collection of Ahmad), Beirut: Dār Ṣādir, n.d.
- ۲٤. Ibn Hawqal, Mohammad, *Sūrat al-Ard (The Image of the Earth)*, Beirut: Dār Ṣādir, ۲nd Edition, ۱۹۳۸ CE.
- Yo. Ibn Hibbān Bustī, Moḥammad, Al-Majrūḥīn (The Defamed), Edited by Maḥmūd Ibrāhīm Zā'id, Makkah al-Mukarramah: Dār al-Bāz li'l-Nashr wa'l-Tawzī', n.d.
- ۲۶. Ibn Hibbān Bustī, Moḥammad, *Al-Thiqāt (The Trustworthy)*, Hyderabad, India: Mū'assasat al-Kutub al-Thaqāfīyah, 'st Edition, '۳۹۳ AH (۱۹۷۳ CE).
- YV. Ibn Hibbān Bustī, Moḥammad, Ṣaḥīḥ Ibn Hibbān Bustī (The Authentic of Ibn Hibbān Bustī), Edited by Shu'ayb al-Arnawūţ, Beirut: Mū'assasat al-Risālah, Ynd Edition, Y£Y£ AH (1995 CE).
- YA. Ibn Najār Baghdādī, Aḥmad, Al-Mustafād min Dhayl Tārīkh Baghdād (The Beneficial Extracts from the Appendix of the History of Baghdad), Edited by Muṣṭafā 'Abd al-Qādir 'Aṭā, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, '٤'Y AH ('٩٩' CE).
- Y٩. Idrīsī, Moḥammad bin Moḥammad, Nuzhat al-Mushtāq fī Ikhtirāq al-Āfāq (The Journey of the Seeker in Crossing the Horizons), Beirut: 'Ālam al-Kutub, 'st Edition, '٤٠٩ AH ('٩٨٩ CE).
- ۲۰. Istakhrī, Ibrāhīm bin Moḥammad, Masālik al-Mamālik (The Routes of the Kingdoms), Beirut: Dār Ṣādir, ۱۹۲۷ CE.
- <sup>r</sup>). Karamī, Moḥammad bin Aḥmad, Aḥsan al-Taqāsīm (The Best Divisions), Beirut: Dār Ṣādir, <sup>r</sup>nd Edition, n.d.
- ۲۲. Khațīb Baghdādī, Aḥmad bin 'Alī, *Tārīkh Baghdād (The History of Baghdad)*, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, 'st Edition, '٤١٢ AH (١٩٩٧ CE).
- ۳۳. Khaṭṭābī Bistī, Ḥamad bin Moḥammad, *Al-Ghinīyah 'an al-Kalām wa Ahlīh (The Sufficiency from Speech and Its People)*, N.p.: n.p., n.d.



- ۲۰. Khattābī Bustī, Hamad bin Moḥammad, Maʿālim al-Sunnah (The Signs of the Sunnah), Halab: Al-Maṭbaʿah al-ʿIlmīyah, 'st Edition, ۱۳۰۱ AH (۱۹۳۲ CE).
- ۳٦. Maʿārif, Majīd, Jawāmi ʿ Ḥadīthī Ahl al-Sunnah (The Compendiums of the Ḥadīth of Ahl al-Sunnah), Tehran: Samit, 'st Edition, '٣٨٣ SH (٢٠٠٤ CE).
- <sup>rv</sup>. Madīr Shānehchī, Kāzim, 'Ilm al-Hadīth wa Dirāyah al-Hadīth (The Science of Hadīth and the Knowledge of Hadīth), Qom: Daftar Intishārāt Islāmi, "rd Edition, <sup>vrvv</sup> SH (1994 CE).
- ۳۸. Majhūl, *Tārīkh Sīstān (The History of Sīstān)*, Edited by Malik al-Shu'arā' Bahār, Tehran: Padīdah Khāvar, 'nd Edition, ۱۳۱٤ SH (۱۹۳۰ CE).
- ۳۹. Mehrīzī, Maḥdī, Hawzah-hā wa Maktābāt Ḥadīthī (The Seminaries and Ḥadīth Schools), Qom: Dār al-Ḥadīth, 'st Edition, '۳۹۷ SH (۲۰۱۸ CE).
- ٤٠. Mufīd, Moḥammad bin Moḥammad, Al-Ikhṭiṣāṣ (The Specialties), Edited by 'Alī Akbar Ghafārī and Seyyed Maḥmūd Zarandī, Beirut: Dār al-Mufīd, 'nd Edition, \٤\٤ AH (\٩٩٤ CE).
- ٤). Najjāshī, Ahmad bin 'Alī, Fihrist Asmā' Muşannifī al-Shī 'ah (The Index of Names of Shī 'ah Scholars), Qom: Mu'assasah al-Naṣr al-Islāmi al-Tābi 'ah li-Jāmi 'at al-Mudarrisīn, °th Edition, المالية ( المالية المالية).
- <sup>٤</sup>Y. Nawawī, Muḥyī al-Dīn bin Sharaf, *Tahdhīb al-Asmā' wa al-Lughāt (The Refinement of Names and Languages)*, Edited by Muṣṭafā 'Abd al-Qādir 'Aṭā, Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmīyah, n.d.
- ۲. Pākatchī, Ahmad, *Jāmʿ al-Ḥadīthī Ahl al-Sunnah (The Comprehensive Hadith Collections of the Sunni)*, Tehran: Dāneshgāh Imām Ṣādiq (AS), 'st Edition, ۱۳۹۱ SH (۲۰۱۲ CE).
- ٤٤. Pīrī, Moḥammad Riḍā et al., "Sīr Tārīkhī Ḥadīth fī Sīstān 'Asr Zuhūr" (The Historical Journey of Hadith in Sīstān during the Age of the Advent), Majallat Kitāb wa Sunnah, Issue ٤, ا٣٩٣ SH (۲۰۱٤ CE).
- <sup>2</sup>°. Qifţī, 'Alī bin Yūsuf, Anbā' al-Ruwāt 'alā Anbā' al-Nuḥāt (The Reports of the Narrators on the Reports of the Grammarians), Edited by Moḥammad Abū al-Faḍl Ibrāhīm, Beirut: Al-Maktabah al-'Aṣrīyah, 'st Edition, '٤٢' AH (٢٠٠٣ CE).
- ٤٦. Şadūq, Moḥammad bin 'Alī, Man Lā Yaḥḍuruh al-Faqīh (The Jurisprudent for One Who Does Not Have Access to a Jurist), Edited by 'Alī Akbar Ghafārī, Qom: Daftar Intishārāt Islāmi wa al-Mu'tamidah bi-Jāmi'at al-Mudarrisīn al-Ḥawzah-'Ilmīyah Qom, `nd Edition, n.d.
- ٤٧. Ṣafadī, Ṣalāḥ al-Dīn, *Al-Wāfī bi-l-Wafayāt (The Complete Biographies of the Deceased)*, Edited by Aḥmad Arnā'ūṭ, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth, ۱٤٢ · AH (۲۰۰۰ CE).
- ٤<sup>A</sup>. Sam'ānī, 'Abd al-Karīm bin Moḥammad, *Al-Ansāb (The Genealogies)*, Beirut: Dār al-Janān li'l-Ṭibā'ah wa'l-Nashr wa'l-Tawzī', 'st Edition, ۱٤۰۸ AH (۱۹۸۸ CE).
- <sup>٤</sup> Shahristānī, 'Abd al-Karīm, *Al-Milal wa al-Niḥal (The Sects and Creeds)*, Edited by Moḥammad Seyyed Kīlānī, Beirut: Dār al-Maʿārifah, n.d.
- ••. Sijzī Wā'ilī Bakarī, 'Ubaydallāh bin Sa'īd bin Hātim, Risalāt al-Imām al-Sijzī fī al-Radd 'alā Man Ankar al-Hurūf wa'l-Ṣawt (The Treatise of Imam al-Sijzī Responding to Those Who Deny the Letters and Sounds), Edited by Moḥammad Bākrīm Bā'abdallāh, Madīnah Munawwarah: 'Amādat al-Baḥth al-'Ilmī bi'l-Jāmi'ah al-Islāmīyah, 'nd Edition, '٤٦' AH/'··· ' CE.



- \. Ṭabarī, Moḥammad bin Jarīr, *Tārīkh al-Umam wa al-Mulūk (The History of Nations and Kings)*, Beirut: Mu'assasah al-'Alamī li-l-Maṭbū'āt, n.d.
- ۲. Ţabāṭabā'ī, Seyyed Kāẓim, Musnad Nawīsī fī Tārīkh Hadīth (The Documentation of Hadīth in Historical Writing), Qom: Daftar Tablīghāt Islāmi, 'st Edition, ۱۳۷۷ SH (۱۹۹۸ CE).
- ۰۳. Ṭahrānī, Āqā Buzurg, *Al-Dharī 'ah ilā Taṣānīf al-Shī 'ah (The Access to the Writings of the Shī 'ah)*, Beirut: Dār al-'Adwā', ۱٤۰۳ AH (۱۹۸۳ CE).
- ٥٤. Tūsī, Moḥammad bin Ḥassan, *Al-Fihrist (The Index)*, Qom: Mu'assasah Nashr al-Fiqhah, 'st Edition, اذا المجامع (۱۹۹۷ CE).
- ۰۰. Tūsī, Moḥammad bin Ḥassan, *Tahdhīb al-Aḥkām (The Refinement of the Rules)*, Edited by Seyyed Ḥassan Kharāsānī, Tehran: Dār al-Kutub al-Islāmīyah, ٣rd Edition, ١٣٦٠ SH (١٩٨٦ CE).
- ٥٦. Yaʻqūbī, Ahmad bin Abī Yaʻqūb, *Al-Buldan (The Countries)*, Beirut: Dār al-Kutub al-ʻIlmīyah, 'st Edition, '۲۲ AH (۲۰۰۲ CE).
- ov. Ziriklī, Khayr al-Dīn, Al-A 'lām (The Notable Figures), Beirut: Dār al-'Ilm li-l-Malāyīn, oth Edition, ۱۹۸۰ CE.