

# A Comparative Study of Hadiths on "Oppression" in Usul al-Kafi with the Quran \*

Mohammadreza Hosseini-Nia ' and Massoumeh Rahimi '

#### **Abstract**



A critical ethical concern highlighted by the Imams (peace be upon them) and discussed in the Quran, which serves as the most authoritative surviving text of the Prophet Mohammad's (Peace Be Upon Him and His Progeny) teachings, is the matter of oppression and its multifaceted nature. Al-Kulayni, a distinguished scholar of hadith, allocated a chapter in his work Usul al-Kafi to this issue, compiling a total of YT narrations on the topic. This research investigates the Quranic evidence pertaining to the "Oppression" chapter in Usul al-Kafi and juxtaposes it with relevant Quranic verses. Additionally, the study seeks to elucidate the issue as articulated in the hadiths and to resolve any apparent contradictions with the Quranic text. The results of this inquiry suggest that the alignment of hadiths with Quranic evidence bolsters their credibility, while any inconsistencies with the Quran may indicate a breakdown in the transmission and authenticity of those narrations. Notably, the study confirms the compatibility and coherence of all narrations within this chapter with the verses of the Quran. This research utilizes a library-based methodology, employing both descriptive and analytical techniques.

**Keywords:** Usul al-Kafi (The Principles Section of the The Sufficient Narration Source for Shia), Oppression, Examination of Hadiths Against the Quran, Implicational Critic of Hadith.

Y. PhD Candidate at Ilam University, Iran; masumrahimi \o@gmail.com.



V. Assistant Professor of Quranic and Hadith Sciences, University of Ilam, Iran, (Corresponding Author); m.hoseininia@ilam.ac.ir.



مقاله علمي ـ ترويجي

## مطالعه تطبیقی احادیث باب «ظلم» در اصول کافی، با قرآن کریم \*

#### محمدرضا حسینینیا ۱ و معصومه رحیمی ۲



چکیده

یکی از مهم ترین مباحث اخلاقی که معصومین  $\beta$  به آن تأکید کرده اند و در قرآن کریم، که معتبر ترین سند باقی مانده از رسالت پیامبر اسلام  $\beta$  است، به آن پرداخته شده، مسئله ظلم و ابعاد مختلف آن است. کلینی، از محدثان مشهور، یکی از بابهای کتاب ایمان و کفر را به این موضوع اختصاص داده و  $\gamma$  روایت در این زمینه گردآوری کرده است. در این نوشتار، مستندات قرآنی «باب ظلم» از کتاب اصول کافی در تطبیق با آیات قرآن کریم مورد بررسی قرار خواهد گرفت. همچنین، به تبیین درست این مسئله در روایات و عدم تنافی آن با آیات پرداخته می شود. نتایج این پژوهش نشان می دهد که تأیید احادیث با شواهد قرآنی، حجتی بر صدور حدیث از معصومین است و ناسازگاری با کتاب خدا دلیلی بر اختلال در نظام صدور و نقل آن روایت به شمار می آید. لازم به ذکر است که میزان سازگاری و هماهنگی تمام روایات این باب با آیات قرآن، مورد تأیید واقع شده است. این پژوهش با استفاده از روش کتابخانه ای و با رویکرد توصیفی و تحلیلی انجام شده است.

واژگان كليدى: اصول كافي، ظلم، عرضه روايات بر قرآن، نقد دلالى حديث.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠١/٠٨/۲٤ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٢/٠٣/٢٠.

۱. دانشیار گروه علوم قرآن و حدیث، دانشگاه ایلام، ایران، (نویسنده مسئول)؛ m.hoseininia@ilam.ac.ir.

۲. دانشجوی دکترا دانشگاه ایلام، ایران؛ gmail.com@وmasumrahimi،



#### مقدمه

یکی از مهم ترین مباحثی که از دیرباز مورد توجه قرآن کریم و روایات معصومان و قرار گرفته، مسئله ظلم و ظلم پذیری است. این مسئله در ابعاد مختلفی از جمله انواع ظلم، ریشه های ظلم، مصادیق ظالمان و پیامدهای ظلم پذیری مطرح شده است. اهمیت این موضوع تا آنجا ست که یکی از اهداف رسالت انبیاء بر طبق آیات قرآن، مبارزه با ظلم در ابعاد اعتقادی، فردی و اجتماعی بوده است. قرآن کریم در سوره انفال می فرماید: ١ قَدُ أَرْ سَلْنَا بِالْبَیِّنَاتِ وَ أَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَ الْمِیزَانَ لِیَقُومَ النّاسُ بالْقِسْطِ (حدید: ۲۵).

در فرهنگ اسلامی، مسلمانان به شدت از ظلم و ستمگری نهی شدهاند، زیرا پیامدهای ناگواری در زندگی فردی و اجتماعی انسان به بار می آورد. از جمله آثار سوء آن، خد شهدار شدن روحیه معنوی و حقیقت انسانی ا ست که انسان را از رسیدن به تکامل و سعادت اخروی باز می دارد. علاوه بر این، در چنین جامعهای، احترام به حقوق شخصی دیگران کاهش می یابد و تعرض به حقوق یکدیگر به امری عادی تبدیل می شود که در صورت تشدید این رویه، امنیت و آرامش روانی جامعه از بین خواهد رفت و دستیابی به کمالات و فضایل اخلاقی سخت و دشوار می گردد (اقبالی، ۱۳۹۵: ۸).

کلینی، از اندیشمندان و محدثان شیعه در سده چهارم هجری، یکی از منظم ترین بابهای کتاب خود را به این موضوع اختصاص داده و بیست و سه روایت از احادیث معصومان را در این زمینه گردآوری کرده است. در این باب، مسائلی از جمله اقسام ظلم، انواع ظلم، مجازات ظالمان، عوامل بازدارنده از ظلم، مداهنه با ظالمان، گماردن ظالمان بر یکدیگر و تجاوز به حقوق دیگران مطرح شده است. قرآن کریم نیز در آیات مختلف، این مصادیق را گاه به صورت صریح و گاهی به طور غیر صریح بیان کرده است. کلینی در مقدمه کتاب شریف کافی، عرضه روایات بر قرآن را یکی از مهم ترین ضوابط در ارزیابی صحت روایات ایفا نماید. وی همچنین بابی تحت عنوان «الأخذ بالسنة و شواهد الکتاب» آورده و بخشی از روایات عرضه شده را در آنجا مطرح کرده است (کلینی، ۱۱۹۷۰). در این پژوهش، ابعاد مختلف این موضوع بر اساس احادیث کتاب کافی و مستندات قرآنی آن، مورد تجزیه و تحلیل قرار خواهد گرفت.

در مورد پیشینه، پژوهشی که بهطور ویژه به بررسی مستندات قرآنی باب ظلم بپردازد، وجود ندارد. اما برخی محققان آثاری را در خصوص مطلق مسئله ظلم و بازکاوی آیات و روایات مرتبط با آن منتشر کرده اند. از جمله این آثار می توان به «رابطه معنایی ظلم و امامت در قرآن» (سید علی واعظ زاده، ۱۳۹۷)، «ظلم و ظلم پذیری و پیامدهای آن در سبک زندگی» (سهراب مروتی، ۱۳۹۲) و «نشانهشناسی



ظلم به نفس در قرآن و حدیث» (مسعود اقبالی، ۱۳۹۵) اشاره کرد. در هیچکدام از این آثار، به صورت جامع و منظم، تمام روایات این باب برر سی نشده است. بنابراین، فهم چگونگی نگرش قرآن و سیره معصومان  $\beta$  به مسئله ظلم، ظلم پذیری و آثار آن در جامعه، و همچنین تطبیق این دو با یکدیگر، نیازمند پژوهشی روش مند و نوشته ای دقیق و نظام مند با رعایت اصول تحقیق علمی است که تمام ابعاد این موضوع را در برگیرد.

از این رو، پژوهش حاضر بر آن است تا روایات باب «ظلم» کتاب شریف اصول کافی را به طور عملی بر قرآن کریم عرضه کند و با یافتن شواهد و قرائن قرآنی آن، باب جدیدی را برای شناخت بهتر این معیار بگشاید. لازم به ذکر است که در گذشته روایات بابهای «کبر»، «شکر» و «صبر» از این کتاب شریف، مورد بررسی و عرضه بر قرآن قرار گرفته اند.

مهم ترین مسائلی که در این نوشتار به آن پرداخته می شود، عبارتند از: الف) معناشناسی ظلم و گستره معنایی آن در قرآن کریم؛ ب) بررسی گونه های احادیث باب ظلم؛ ج) بررسی روایاتی که مستند صریح قرآنی دارند؛ ه) بررسی روایاتی که ناظر به مصادیق قرآنی هستند.

#### الف. مفهومشناسي ظلم

«ظلم» یکی از مهمترین واژههای قرآنی است که به عنوان ضد ارزشها معرفی می شود و با مشتقاتش بیش از ۳۰۰ بار در قرآن کریم تکرار شده است. گستره کاربرد این واژه در قرآن، با اشکال مختلف، موجب شده است که دامنه کاربرد آن از بسیاری از واژههای ضد ارزش دیگر مانند «کفر» جامع تر با شد. زیرا ارتکاب ظلم، علاوه بر اینکه از کافران، مشرکان و منافقان سر می زند، ممکن است حتی از مؤمنان نیز در هنگام غفلت صادر شود (سرشار، ۱۳۹۶: ۱۳۹۶).

ظلم در لغت به معنای قرار دادن چیزی در غیر جایگاه و محل خود و به ا صطلاح تعدی و تجاوز به حقوق دیگران است که نقطه مقابل عدل به شمار می آید (ابن منظور، ۱٤۱٤: ۳۷۶/۱۲). ابن فارس ظلم را به دو معنا گرفته است: یکی مخالفت با نور و روشنایی و دیگری قرار دادن چیزی در غیر جایگاه خود (ابن فارس، ۱٤۰٤: ۳۸/۳٤). راغب پس از بیان معنای تاریکی برای ظلم، به این نکته اشاره دارد که ظلم در مو ضوعهای جهل، شرک و فسق نیز به کار می رود، همان طور که برای فهم نور، ضد آن یعنی ظلمت مد نظر قرار می گیرد (راغب اصفهانی، ۱٤۱۲: ۷۳۷). برخی بر این باورند که ظلم در لغت به معنای انجام کار بی جا و خروج از حد میانه روی است (ابن درید، ۱٤۱۶: ۹۳۶/۲) واسطی، ۱٤۱۶



۷۸/۱۷ ع). همچنین، ظلم به معنای اعم، جامع تمامی رذایل و ارتکاب هر یک از ز شتی های شرعی و عقلانی را شامل می شود. معنای دیگری که برای ظلم وجود دارد، ضرر و اذیت رساندن به دیگران است، مانند کشتن، زدن، د شنام دادن، غیبت کردن، تصرف ناحق در مال دیگران و کردار یا گفتاری که موجب اذیت دیگران شود (نراقی، ۱۳۷۸: ۷۷۵).

گستره معنایی ظلم در قرآن:

مفســران در بحث از کاربرد واژه ظلم در قرآن، معانی مختلفی برای آن ذکر کردهاند که به برخی از مهم ترین آنها پرداخته می شود:

آزار و آسیب ناحق به دیگران: یکی از معانی ظلم در قرآن، آزار و آسیب رساندن ناحق به دیگران است که در آیاتی از قرآن به آن پرداخته شده است. مفسران منظور از ظلم را در آیه Πوَجَزَاءُ سَیِّنَةٍ سَیِّنَةً سَیِّنَةً مَثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَی اللّهِ إِنّهُ لَا یُحِبُ الظّالِمِینَ Ο (شوری: ٤٠) آزار و آسیب رساندن به دیگران و در آیه Πإِنّمَا السّبِیلُ عَلَی الّذِینَ یَظْلِمُونَ النّاسَ وَیَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَیْرِ الْحَقِّ أُوْلَسِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ دیگران و در آیه Πإِنّمَا السّبِیلُ عَلَی الّذِینَ یَظْلِمُونَ النّاسَ وَیَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَیْرِ الْحَقِّ أُوْلَسِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ آلِیمٌ Ο (شوری: ۲۲) غصب حق دیگران تفسیر کردهاند (طبر سی، ۱۳۹۰: ۱۳۹۸: آلو سی، ۱۲۱۵).

نقصان و منع واجب: طبرسی، مقصود از ظلم را نقصان و منع واجب میداند. بر این اساس در تفسیر آیه  $\Pi$ اِنّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِیمٌ (لقمان: ۱۳) بیان می کند که هرگز واجب الوجود متصف به نقصان نخواهد بود. بنابراین کسی که برای خداوند شریک قائل شود، در واقع وظیفه خود را نسبت به شناخت توحید پروردگار انجام نداده و از این جهت ناقص و ظالم خواهد بود (طبرسی، ۱۳۲۰: ۱۷۲/۱۹). همچنین در تفسیر آیات  $\Pi$ فَلَا یَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَ ضُمَّا (طه: ۱۱۲) و  $\Pi$ یَوْمَ یَجْزَیٰ کُلُ نَفْسٍ بِمَا کَ سَبَتْ لَا ظُلْمَ الْیَوْمَ اِنّ اللّهَ سَرِیعُ الْحِسَابِ (غافر: ۱۷) منظور از ظلم را نقص در احسان و افزایش عذاب میداند (طبر سی، ۱۳۶۰: ۱۳۵۸)؛ ۲۵/۱۷). شیخ طو سی در تفسیر آیه  $\Pi$ فَلَا یَخَافُ بَخْ سًا وَلَا رَهَقًا (جن: (طبر سی، ۱۳۶۰: ۱۳۵۸)؛ در بافت زبانی این آیه، کلمه بخس به معنای نقص است، اما نه هر نقصی، بلکه بی تا، ۱۵/۱۰). در بافت زبانی این آیه، کلمه بخس به معنای نقص است، اما نه هر نقصی، بلکه بی تا، ۱۵/۱۰). در بافت زبانی این آیه، کلمه بخس به معنای نقص است، اما نه هر نقصی، بلکه بی تا، ۱۵/۱۰). در بافت زبانی این آیه، کلمه بخس به معنای نقص است، اما نه هر نقصی، بلکه بی تا، ۱۵/۱۰).

قرار دادن بین مفهوم برای واژه ظلم، آیات مختلف در غیر جایگاه خود: گروهی از مفسران با مبنا قرار دادن این مفهوم برای واژه ظلم، آیات مختلف را تفسیر میکنند. آلوسی در تفسیر آیه اوَإِذْ قَالَ لُقْمَانُ لِابْنِهِ وَهُوَ یَعِظُهُ یَابُنَی لَا تُشْرِكُ بِاللّهِ آیات مختلف را تفسیر میکنند. آلوسی در تفسیر آیه شرک ظلم است؛ زیرا فرد مشرک چیزی را در جایگاهی غیر از جایگاه واقعی خود نهاده است (آلوسی، ۱٤۱۵: ۱۸۰۱۸). علامه طباطبایی در تفسیر آیه االّذِینَ غیر از جایگاه واقعی خود نهاده است (آلوسی، ۱۵۱۵: ۱۸۰۱۸).



آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُوْلَـــئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ O (انعام: ٨٢) ظلم را خروج از اعتدال و ميانهروى تعريف مي كند. به نظر وى، ظلم دامنه وسيعى دارد و رفتارهاى گستردهاى را در بر مي گيرد؛ ولى همه اقسام آن بر ايمان تأثير سوء نمي گذارند (طباطبايي، ١٤١٧: ٢٨١/٧).

تاریکی و گمراهی: یکی از معانی که مفسران برای ظلم بیان کرده اند، ظلام و تاریکی ا ست. «ظَلمَ فلانٌ» یعنی شخص در تاریکی قرار گرفت (راغب اصفهانی، ۱۶۱۲: ۳۵۷). این معانی به دو دسته تقسیم می شود: یکی تاریکی ظاهری و نبود نور مادی و دیگری تاریکی معنوی مانند جهل، کفر و گمراهی. به عنوان مثال، در آیه او آو آظُلمَ عَلَیْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنّ اللّهَ عَلَیْ کمراهی. به عنوان مثال، در آیه او آو آظُلمَ عَلیْهِمْ قَامُوا وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنّ اللّهَ عَلَیْ کمراهی. به عنوان مثال، در آیه القلم به معنای تاریکی است (طباطبایی، ۱۶۱۷: ۱۸۸۸؛ طبر سی، ۱۳۳۰: کلِّ شیءِ قَدِیرٌ (بقره: ۲۰)، ظلم به معنای تاریکی است (طباطبایی، ۱۴۵زو آلَوْلیاوُهُمُ الطّاغُوتُ یُخْرِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ أَوْلَیاؤُهُمُ الطّاغُوتُ کُمُرُوا اللّهُ وَلِی النُّلُورِ وَالَّذِینَ کَفَرُوا أَوْلِیاوُهُمُ الطّاغُوتُ کُورِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ أَوْلَیاوُهُمُ الطّاغُوتُ کلمات به قرینه کلمات «یُخْرِجُونَهُمْ»، «یُخْرِجُونَهُمْ»، «آمَنُوا» و «کفَرُوا» استعاره از کفر و گمراهی است، زیرا همان طور که تاریکی مانع دیدن است، کفر و گمراهی مانع پذیرش حق است (طوسی، بی تا، ۱۹٤۲). در آیه ااو وَمَن کانَ مَیْتا فَاَحْیَیْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا یَمْشِی بِهِ فِی النّاسِ کَمَنْ مَثَلُهُ فِی الظُّلُمَاتِ لَیْسَ بِخَارِحٍ مِنْهَا کَذُلِكَ زُیِّنَ لِلْکَافِرِینَ مَا کَانُوا یَعْمَلُونَ (انعام: ۱۲۲)، مثل کافر به کسانی تشبیه شده است که در ظلمت که در ظلمت و تاریکی محض به سر می برد و راه نجات و فراری نمی یابد (طباطبایی، ۲۵۱۷: ۲۶۱۷).

### ب. آشنایی با «باب ظلم» در کتاب اصول کافی

«باب ظلم» یازدهمین باب از کتاب «ایمان و کفر» در ا صول کافی ا ست که شامل بی ست و سه روایت می باشد. از این تعداد، ۱۷ حدیث از امام صادق $\gamma$ ، ٥ حدیث از امام باقر $\gamma$  و یک حدیث از امام کاظم $\gamma$  است. موضوعاتی که در این احادیث به آنها پرداخته شده، به شرح زیر است:

- یک حدیث درباره اقسام ظلم (شماره: ۱)؛
- پنج حدیث درباره تعدی به حقوق دیگران و ظلم در حق آنها (شمارههای: ۲، ۳، ۷، ۸، ۲۱)؛
  - دو حدیث درباره ظلم در حق مستضعفان (شمارههای: ٤، ٥)؛
    - دو حدیث درباره مداهنه با ظالمان (شمارههای: ۱۸،۱۸)؛
  - دو حدیث درباره عوامل بازدارنده از ظلم (شمارههای: ۲، ۲۳)؛
    - یک حدیث درباره گماردن ظالمان به یکدیگر (شماره: ۱۹)؛
      - یک حدیث درباره دادخواهی از مظلوم (شماره: ۱٤)؛



- یک حدیث درباره یاداش مظلومان (شماره: ۲۲)؛
- یک حدیث درباره اجتناب از افراط در نفرین ظالم (شماره: ۱۷)؛
  - یک حدیث درباره استغفار برای مظلوم (شماره: ۲۰)؛
  - دو حدیث درباره تاریکی روز قیامت (شمارههای: ۱۰، ۱۱)؛
  - سه حدیث درباره مکافات عمل (شمارههای: ۹، ۱۲، ۱۳)؛
  - یک حدیث درباره غصب ناحق اموال دیگران (شماره: ١٥).

#### ج. مستندات قرآني احاديث «باب ظلم» كتاب كافي

از آنجا که قرآن به عنوان مهم ترین منبع استدلال در مباحث دینی و نظری در فرهنگ اسلام شناخته می شود، اهمیت کشف مستندات قرآنی هر بحثی به خوبی روشن است. از این رو، اولویت این مسنله در عرصه پژوهش در همه زمینه ها و عرصه ها بسیار وا ضح است. به طور کلی، مستندات قرآنی قابل تصور برای احادیث این باب از کتاب کافی را می توان در سه بخش کلی مورد بحث قرار داد که در ادامه به آن ها پرداخته می شود.

#### مستندات قرآنی تصریحشده در متن احادیث «باب ظلم» کتاب کافی

به طور کلی، در احادیث این باب، سه آیه از آیات قرآن به صراحت مورد استناد یا استشهاد قرار گرفته اند که در زیر مورد بررسی قرار می گیرند:

## یک. آیه ۱۶ سوره فجر: «إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ»

در این آیه، به عنوان هشدار به کسانی که در مسیر طغیانگران گام برمی دارند، آمده است: پروردگار تو در کمینگاه ستمگران است و مراقب اعمال بندگان است. کلمه «مرصاد» به معنای محلی است که در آن کمین می کنند و منتظر رسیدن شکار یا دشمن هستند. و بر مرصاد بودن خداوند با اینکه او منزه از نشستن در مکان است، کنایهای تمثیلی است که می خواهد بفهماند خداوند مراقب اعمال بندگانش ا ست و هنگامی که طغیان کرده و ف ساد را گسترش دهند، آنها را به شدید ترین وجه عذاب خواهد کرد. این تعبیری کناسه از احاطه قدرت پروردگار به همه جباران و طغیانگران است، و در واقع مصداق روشن این مفهوم است که کمینگاه الهی منحصر به قیامت نیست و خداوند در همین دنیا نیز در کمین ظالمان است.





در حدیث دوم از باب ظلم، از امام صادق و درباره تفسیر این آیه سوال شده و ایشان فرمودهاند: «کمینگاه» پلی است بر صراط که از آن نگذرد بندهای که حقوق دیگران بر گردن اوست. گویا امام بر این حقیقت تأکید دارد که کوچک ترین ظلمها نیز از دید خداوند مخفی نمی ماند و بی پاسخ نخواهد بود. در واقع پیام آیه که در روایت نیز ذکر شده، داستان عذاب کردن طاغیان و فسادانگیزان امتهای گذشته را تعلیل می کند و می فهماند که خداوند تمام اعمال بندگان را می بیند و می شنود و هیچ چیزی از او فوت نمی شود. استناد امام به این آیه در بیان حقوق دیگران، تطابق محکم کتاب و سنت در رسیدگی به اعمال انسانها را نشان می دهد.

در احادیث شمارههای (۳، ۷، ۸، ۲۱) نیز با مضامین دیگر از قول امام باقر  $\gamma$  و امام صادق  $\gamma$ ، شرط آمرزش گناهان در جبران حقوق تضییع شده ای دانسته شده که بر گردن انسان است، که با آیه بالا کاملا منطبق است و تأکید بر این نکته است که انسان، تا حق هر صاحب حقی را نپردازد، نباید به بخشش امید دا شته با شد. البته در این روایات به صورت کلی عدم ظلم به دیگران را باعث آمرزش گناهان قبلی می داند. تو ضیح این روایات این است که طبق آیات قرآن، آنچه که وعده آمرزش آن داده شده، حقوقی است که بین انسان و خداوند است و حقوق تضییع شده دیگران قابل بخشش نیست. بنابراین، کلیت این روایات با روایت امام در تفسیر آیه ۱۶ سوره فجر تخصیص می خورد.

## دو. آيه ٩ سوره نساء: «وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللَّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا»

یکی از سنتها و قوانین قطعی آفرینش، مسئله مکافات عمل و به طور کلی بازتاب و نتایج عمل است. به عبارت دیگر، هر عملی که انسان انجام می دهد، خوب یا بد، نتیجه عملش را می بیند. قرآن کریم در آیات متعددی به این مسئله پرداخته و سرگذ شتهای عبرت آمیز بسیاری را ذکر نموده است. تأمل در این آیه به خوبی نشان می دهد که بازتاب اعمال و رفتار انسان، نه تنها در زندگی دنیوی و اخروی خودش، بلکه در زندگی فرزندان و نسل های آینده او نیز تأثیرگذار است.

مسائل اجتماعی همواره به شکل یک سنت از امروز به فردا و از فردا به آینده دوردست سرایت میکند. آنها که سنت ظالمانهای در اجتماع میگذارند و مثلاً رسم "آزار به یتیمان" را در جامعه رواج می دهند، در حقیقت خود عاملی هستند که در آینده با فرزندانشان نیز چنین خواهد شد. بنابراین، نه تنها به فرزندان دیگران ستم میکنند، بلکه راه ستمگری را به فرزندان خود نیز هموار میسازند. در آیه شریفه، مردم مأمور به خشیت و تقوا شدهاند تا از این که آنچه بر سر یتیمان دیگران آوردهاند، بعد از مرگشان بر سر یتیمان خودشان خواهد آمد، آگاه شوند.



در حدیث شماره ۱۳، امام صادق $\gamma$  در بیان بازتاب اعمال و رفتار انسان در فرزندان و آیندگان، به این آیه استناد نموده و در احادیث شماره های ۹ و ۱۲ با بیانی دیگر، اثر عمل انسان را در نسل آینده مورد تأکید قرار داده است. این بالاترین نوع تهدید از طرف خداوند در مورد کسانی است که ظلم روا می دارند. در واقع، ظلم کردن مانند دانه ای است که انسان در زمین می کارد و در آینده به ثمر خواهد نشست و چه بسا تبعات این کردار زمانی آشکار شود که دوره زندگی شخص به پایان رسیده باشد. از آن جا که فرزندان ثمره تربیت پدران و مادران و جانشین آنها خواهند بود و در محیط جسمی و روحی آنها پرورش می یابند، ناخود آگاه این رفتار و اعمال در فرزندانشان نمود پیدا می کند.

## سه. آيه ١٢٩ سوره انعام: «وَ كَذُٰلِكَ نُوَلِّي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ»

در این آیه به یک قانون همیشگی الهی درباره ستمگران اشاره شده است: همان طور که ستمگران و طغیانگران در این دنیا حامی و پشتیبان یکدیگر بودند و در مسیرهای غلط همکاری نزدیک داشتند، در جهان دیگر نیز آن ها را به یکدیگر واگذار می کنیم و این به خاطر اعمالی است که در این دنیا انجام داده اند. صحنه قیامت، صحنه عکس العمل ها و واکنش ها در مقیاس های عظیم است و آنچه در آن جا وجود دارد، پر تو و انعکاسی از اعمال ما در این دنیا است.

جریان سنت های خداوند در جوامع، پیوندی متقابل با عملکرد افراد جامعه دارد. «نُوَلِّي» فعل مضارع و دال بر استمرار است و نشان دهنده قانون و سنت بودن مقتضای آن است. جمله «بما کانوا یکسبون» بیان علت جریان یافتن «نُوَلِّي» است. لذا حاکمیت یافتن ظالمان از یک سو سنت خداوند و از سوی دیگر مرتبط با اعمال آدمیان است. از ابن عباس روایت است که هرگاه خداوند از قومی راضی باشد، خیر آنها را بر آنها امیر گرداند و اگر از قومی خشمگین شود، اشرار آنها را بر آنها مسلط سازد تا به خاطر اعمال قبیحه شان جزا بدهد. البته قرار دادن این ولایت، مجازات است که خداوند ستمگران را در قبال ظلمهایی که مرتکب شدهاند، کیفر می دهد، نه مجازات ابتدایی و بدون گناه.

در حدیث شماره ۱۹ از این باب، امام باقر  $\gamma$  برای انتقام ستمگران به و سیله یکدیگر به این آیه استناد می کند که این حکم کلی، بیانگر عملکرد و نتیجه رفتار آن هاست. گو یا امام در این روایت به این حقیقت کلی ا شاره دارد که وقتی جامعه پذیرای ستمگری شد و از بی عدالتی ها استقبال کرد، تابعت و تبعیت از همه ظالمان می شود و گروهی بر گروهی مسلط می شوند. این نتیجه گناه و معصیتی است که مردم انجام داده و به این شکل مجازات می شوند، و این دقیقاً همان مفهومی است که در آیه به آن اشاره شده است.



### ۲. مستندات قرآنی غیر صریح در متن احادیث «باب ظلم» کتاب کافی

در برخی از احادیث این باب، هرچند که به صراحت از آیهای خاص سخن گفته نشده است، اما مضمون یا مستفاد متن حدیث با آیه یا آیاتی از قرآن همسویی دارد، به گونهای که محتوای آنها را می توان در برخی آیات یافت.

## يك. آيه ١٧٩ سوره بقره: «وَ لَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَأْوُلِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ»

با بررسي آيات قرآن به وضوح مشخص مي شود كه هدف اصلي از تشريع قوانين و احكام اسلامي، هدایت مردم به سروی عدل و داد و جلوگیری از تجاوز به حیثیت، جان، مال، ناموس و حقوق دیگران ا ست. آیه قصاص یکی از آیاتی ا ست که با فصاحت و بلاغت خا صی به این موضوع پرداخته و تأثیر زیادی در بازدارندگی از ارتکاب ظلم و جرم دارد. حکم قصاص برای جامعه انسانی، تأمین کننده حیات، زندگی و امنیت اجتماعی است. از آنجا که قانون قصاص ضامن عدالت و امنیت و رمز حیات جامعه اســت، در یایان این آیه می فر ماید: «لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ» یعنی اجرای این قانون موجب خودداری و جلوگیری از بروز قتلهای دیگر می شود. این مفهوم در حدیثهای این باب نیز مورد اشاره قرار گرفته ا ست، به این معنا که اگر انسان از جزای اعمال خود بتر سد و به این باور بر سد که در برابر هر نیکی و بدی که انجام دهد، پاسخ آن را دریافت میکند (زلزال: ۷-۸)، هرگز به سراغ گناه و ظلم نمیرود. تا جايي كه خردمندان به دليل داشتن چنين خوفي مورد ستايش قرار گرفتهاند: Πوَ الَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ وَ يَخَافُونَ سُوءَ الْحِسَابِ٥ (رعد: ٢١). در سوره انسان نيز، در مقام ستايش اهل بيتβ، آنان به خاطر ترس از عذابهاي روز قيامت توصيف شدهاند: ۩يُوفُونَ بالنَّذْر وَ يَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَـرُّهُ مُسْتَطِيرًا (انسان: ۷). بنابراين، داشتن خوف از آخرت و عذابهاي آن، به ويژه اگر مانع ارتكاب گناهان (ستم بر مردم) شود، مساوى با د ستيافتن به مقام و منزلت والايي است كه بالاترين مرتبه آن، منزلگاه اولياي خاص خداوند است: القُلْ إنِّي أَخَافُ إنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْم عَظِيم O (زمر: ١٣؛ انعام: ١٥؛ يونس: ١٥؛ معارج: ٢٧).

در حدیثهای شـماره ۲ و ۲۳ از این باب، امام صـادقγ خوف از قصـاص را به عنوان یکی از مهم ترین عوامل بازدارنده از ارتکاب ظلم و معصـیت می داند. به عبارت دیگر، منظور از حیات بودن حکم قصـاص، بازدارندگی و خوفی اسـت که انسـان از اجرای آن دارد و باعث می شـود از بسـیاری از ظلمها و سـتمها اجتناب کند. این خوف، به عنوان یک بازدارنده درونی، مهم تر از بازدارنده های بیرونی است؛ چرا که ممکن است افراد بتوانند از بازدارنده های بیرونی خود را پنهان کنند، اما بازدارنده درونی



که همان باور و اعتقاد به عذاب آخرت است، همیشه همراه شخص بوده و پنهان شدن از آن ممکن نیست. لذا اسلام علاوه بر توجه به بازدارنده های بیرونی، سعی دارد با تقویت بازدارنده های درونی که توجه به ایمان به غیب، به ویژه ایمان به قیامت و عذاب آخرت است، بسیاری از ظلمها را جلوگیری کند و در انسان نیرویی ایجاد کند که مانع انجام کارهای بد شود، به گونه ای که این مانع نه قابل فرار است و نه می توان با فریبکاری از آن رهایی یافت.

## دو. آیه ۱۱۳ سوره هود: «وَ لَا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَ مَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لَا تُنصَرُونَ»

رکون به سوی ستمکاران، نوعی اعتماد است که ناشی از میل و رغبت به آنان است. این رکون ممکن ا ست در ا صل دین با شد، مثلاً اینکه برخی از حقایق دین را که به نفع ستمکاران ا ست بیان کرده و از آنچه به ضرر آنان است سکوت کند و افشاء نکند، یا در حیات دینی با شد، مانند اینکه به ستمکاران اجازه دهد تا به نحوی که دلخواه شان ا ست در اداره امور جامعه دینی مداخله کنند و ولایت امور عامه را به دست گیرند، یا اینکه آنان را دوست بدارد و این دوستی منجر به اختلاط و آمیزش با آنان شود و در نتیجه در شئون حیات فردی یا اجتماعی اثر سوء بگذارد (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۱۷/۱۱). ستمکاران به هر كسى اطلاق مى شود كه ستم كرده و حق كسى را ضايع نموده، حتى اگر از مسلمانان با شد. تمايل به آنان باعث تقویتشان شده و در نتیجه ظلم و ستم در جامعه افزایش مییابد و نتیجه آن، آتشی است که در این دنیا برپا می شود و دود آن حتی به چشم دوستان ستمکاران نیز می رود و آنها نیز به آتش فتنه می افتند (جعفری، بی تا، ۳۲۱/۵). مرحوم شیخ انصاری روایتی را نقل کرده که در تفسیر این آیه آمده و رکون را توضیح داده است: امام فرمودند: «معنای رکون به ظالم آن است که مردی نزد سلطان ستمگر بیاید و همین اندازه او را دو ست بدارد که او زنده با شد و د ستانش را در جیب خود کرده، یا از کیسهای که دارد، مبلغی به این مرد بیردازد؛ این مقدار حب بقا، رکون به ظالم است» (انصاری، ۱٤۱۱: ۲۱۰/۱). همچنین در سوره مائده با تأکید بر نیکی و تعاون بر تقوی، از کمک به ظلم و ستم نهی شده و رکون و همكاري با سـتمگران را موجب ورود به آتش دوزخ دانسـته اسـت: ۩وَ تَعَاوَنُوا عَلَى الْبرِّ وَ التَّقْوَى وَ لَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْم وَ الْعُدْوَان وَ اتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِO (مائده: ٢).

در حدیثهای شماره ۱٦ و ۱۸ از این باب، امام صادقγ ستمکار، کمککار او و آنکه به ستم او راضی با شد را هر سه را در ستم شریک دانسته است. امام با اشاره غیر مستقیم به این آیات، مردم را از هرگونه اعتماد و همکاری یا سکوت در برابر ستمگران بر حذر داشته است. در واقع، تکیه بر ستمگران باعث تقویت آنها، گسترش دامنه ظلم و در نتیجه فساد و تباهی جامعه می شود. حتی انسان تا مجبور



نشود نباید حق خود را از طریق یک قاضی ظالم بگیرد، زیرا این کار به رسمیت شناختن ضمنی و تقویت او ست و ضرر آن گاهی از زیانی که به خاطر از د ست دادن حق به انسان وارد می شود، بیشتر است. تکیه بر ستمگران در فرهنگ جامعه ز شتی ظلم و گناه را از میان می برد و مردم را به ستم کردن و ستمگر بودن تشویق می کند.

پیامبر ۸ مصداق بارز عدم مداهنه و تمایل به ستمگران است که در طول تاریخ رسالت خود هرگز با ظلم مداهنه نکرد و پذیرای باطل نشد. حتی در بدترین شرایط زمانی که به مرگ تهدید شد یا با تطمیع می خواستند او را از انجام رسالتش بازدارند، کوچک ترین تمایل و انحرافی پیدا نکرد. او بدون هیچ مداهنه ای در پاسخ به وعده های سران و اشراف قریش فرمود: «والله لو وضعوا الشمس فی یمینی والقمر فی یساری علی أن أترك هذا الأمر حتی یظهره الله، أو أهلك فیه ما ترکته» (طبری، ۱٤۱۲: ۲۷/۲؛ ابناثیر، ۱۳۵۷: ۲۷/۲؛ ذهبی، بی تا، ۱۹۹۱).

سه. آیه ۲۹سوره نساء: «یَأَیُّهَا الَّذِینَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَیْنَكُم بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنكُمْ وَلَا تَقْتُلُوا أَنفُسَكُمْ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا»

تصرفات غیرمشروع، به ویژه غصب اموال دیگران به ناحق، از مسائل مهمی است که در آیات قرآن به آن پرداخته شده است. این آیه به طور خاص، مبنای قوانین اسلامی را در زمینه معاملات و مبادلات مالی تشکیل می دهد و به همین دلیل، فقهاء اسلامی در تمام ابواب معاملات به آن استناد می کنند. طبق این آیه، هر گونه تصرف در مال دیگری که بدون حق و بدون مجوز منطقی و عقلانی باشد، ممنوع است و تحت عنوان "باطل" که مفهوم وسیعی دارد، قرار می گیرد. بر این اساس، تجاوز، تقلب، غش، معاملات ربوی، معاملات با حدود نامشخص، خرید و فروش اجناسی که فایده منطقی و عقلائی ندارند، و خرید و فروش وسائل فساد و گناه، همه در تحت این قانون کلی قرار دارند. اگر در روایات متعددی کلمه "باطل" به قمار و ربا و موارد مشابه تفسیر شده، در حقیقت، اینها مصداقهای رو شن این کلمه هستند و منحصر به آنها نمی باشند (مکارم شیرازی، ۱۳۷۶: ۳/۵۰۳).

در حدیث پانزده، امام صادق ۲ نتیجه تصرف ناحق در اموال دیگران را خوردن آتش جهنم می داند. زیرا استفاده های ناروا و تصرفات ظالمانه و غاصبانه در اموال و از بین بردن حقوق دیگران، و "أكل مال به باطل" به معنای عام و وسیع آن، موجب هلاكت و نابودی مردم و فساد جامعه اسلامی است. این اعمال هم خود را به نابودی می كشاند و هم دیگران را، و با این كار تیشه به ریشه زندگی سالم و حیات طیبه امت می زند و آتش جهنم را برای خود فراهم می كند.



تصرف نامشروع و غصب اموال ديگران در آيات ديگرى نيز به انحاء مختلف مورد تأكيد قرار گرفته است. به عنوان مثال: Πوَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَاطِلِ وَ تُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقًا مِّنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بالْإِثْمِ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ٥ (بقره: ١٨٨).

مراد از "أكل اموال مردم" در اين آيه، مطلق تصرف در اموال ديگران است. چنانكه متعارف است، وقتى كسى در مال ديگرى تصرف كند، گفته مى شود كه مال او را خورده است. در تفسير اين جمله دو احتمال وجود دارد: اول اينكه بخشى از مال را به صورت هديه يا رشوه به قضات دهند تا بقيه را تملك كنند كه اين نيز "أكل مال به باطل" است. دوم اينكه مسائل مالى را به نزد حكام ببرند براى سوء استفاده، مانند اينكه امانتى يا اموال يتيم بدون شاهد نزد كسى باشد و هنگام مطالبه، او را به قاضى ببرند و چون دليل و شاهد ندارد، اموالش را به حكم قاضى تملك كنند، كه اين نيز "أكل مال به باطل" است (قطب، دليل و شاهد ندارد، اموالش را به حكم قاضى تملك كنند، كه اين نيز "أكل مال به باطل" است (قطب،

در آيات ديگر نيز، "أكل مال بالباطل" توسط يهوديان و اهل كتاب نكوهش شده است: Πوَ أَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ أَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ٥ (نساء: ١٦١)؛ Πإِنَّ كَثِيرًا مِنَ الْأَحْبَارِ وَ الرُّهْبَانِ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ يَصُدُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ ٥ (توبه: ٣٤).

در آیه ۱۰ سوره نساء به طور صریح، خوردن اموال یتیمان به فرو بردن آتش در شکم و خوردن آتش جهنم تشبیه شده ا ست: ۱۱ إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَ سَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ٥ (نساء: ۱۰).

هرچند این آیه به طور خاص به اموال یتیمان اشاره دارد، اما با توجه به آیات بالا و نهی از "أکل مال به باطل"، حکم آن شامل هر نوع تصرف ناحقی در اموال دیگران نیز می شود و این همان مضمون حدیث امام صادق است که کاملاً با آیات قرآن منطبق است.

## چهار. آیه ۲۱ سوره انعام: «وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَىٰ عَلَىٰ اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ الظَّالِمُونَ»

در قرآن کریم، اقسام مختلف ظلم و مصادیق آن به تفصیل آمده است. مهم ترین اقسام ظلم عبارتند از: ظلم به خداوند، ظلم به نفس، و ظلم به دیگران. آیه فوق می تواند شامل هر سه نوع ظلم باشد: ظلم به ذات پاک خداوند از طریق قائل شدن شریکی برای او، ظلم به خویشتن از طریق پایین آوردن ارزش و جود خود تا سر حد پرستش اشیاء بی ارزش، و ظلم به اجتماع از طریق تفرقه و فساد ناشی از شرک که موجب دور شدن از وحدت و یگانگی می شود (مکارم شیرازی، ۱۳۷٤: ۱۸٤/٥).

در آیات دیگر هر کدام از این اقسام به تفصیل بررسی شده است:

الف) ظلم انسان به خداوند، که بزرگترین آن کفر، شرک، و نفاق است. کسی که به چیزی معتقد می شود که واقعیت ندارد، جایگاه واقعی آن چیز را در نظام هستی از نظر عقیدتی رعایت نکرده است.





از دیدگاه اسلام، توحید عدل است و شرک ظلم؛ توحید به معنای عدل عقیدتی است و شرک به معنای ظلم عقیدتی. موحد از نظر عقیده و باور، عادل است زیرا جایگاه واقعی آفریدگار جهان را رعایت کرده، در حالی که مشرک ظالم است زیرا جایگاه واقعی آفریدگار هستی را در عقیده رعایت نکرده است. «إِنَّ الشَّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِیمٌ» (لقمان: ۱۳).

ب) ظلم به ديگران كه شامل ضايع كردن حقوق ديگران در جان، مال، اهل و متعلقاتشان است. اين نوع ظلم از گناهان كبيره و گناهانى است كه بخشيده نمىشود (مروتى، ١٣٩٢: ٥٢). در آياتى به صراحت به اين نوع ظلم پرداخته شده است: Πو جَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مَّثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَ أَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ وَراحت به اين نوع ظلم پرداخته شده است: Πو جَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مَّثُلُها فَمَنْ عَفَا وَ أَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ٥ ( شورى: ٤٠-٤٢)؛ Πإِنَّمَ السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَ يَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُوْلَـئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ٥ (شورى: ٤٢)؛ Πإِنَّا مُهْلِكُو أَهْلِ هَـذِهِ الْقُرْيَةِ إِنَّ أَهْلَهَا كَانُوا ظَالِمِينَ٥ (عنكبوت: ٣١).

در این آیات، مجازات و کیفرها از آن کسانی است که به مردم ستم کرده و در زمین به ناحق ظلم روا می دارند (مکارم شیرازی، ۱۳۷۶: ۱۳۷۰: ۲۹/۲۰؛ طباطبایی، ۱۶۱۷: ۹۰/۱۸).

ج) ظلم به نفس که دارای مفهوم گسترده تری است. آثار و پیامدهای اقسام دیگر ظلم به این قسم برمی گردد، یعنی ظلم انسان در برابر خالق یا دیگر بندگان خدا، در واقع مصداق ظلم به نفس خود بوده و بی تردید گرفتار عواقب آن در دنیا و آخرت خواهد شد (اقبالی، ۱۳۹۰: ۳). از جمله مصادیق این نوع ظلم عبارتند از:

- تكبر ورزيدن به ديگران: Πو دَخَلَ جَنَّتَهُ وَ هُوَ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ O (كهف: ٣٥).
- گوساله پرستى: Пوَ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ O (بقره: ٥٤).
  - تكذيب ييامبران الهي: Πقَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ O (انبياء: ١٤).
- فاصله گرفتن از قرآن و كتب آسماني: Πثُمَّ أَوْرَثُنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لَّنَفْسهِ O (فاطر: ٣٢).
  - تجاوز از حدود الهي: ∏وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ O (طلاق: ١).
    - مراجعه به طاغوت: Πوَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ O (نساء: ٦٤).
  - پذيرش ظلم ظالمان:  $\Pi$ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمِي أَنْفُسِهِمْ 0 (نساء: 9).

در داستان آدم و حوا آمده است که وقتی هر دو از شجره منهیه خوردند، متوجه شدند که این عمل به زیان آنها تمام شد و در مقام تو به و عذرخواهی از خداوند گفتند: Πرَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَاO (اعراف: ۲۳).



علت اینکه نافرمانی خداوند ظلم به نفس است، این است که انسان برای استیفای حقوق طبیعی خود، راهی جز اجرای فرمان های الهی ندارد. اوامر الهی در جهت تکامل انسان و نواهی او در جهت جلوگیری از انحطاط انسان است. کسی که خدا را نافرمانی می کند، یا جسم او زیان می بیند یا جان او و یا هر دو. نافرمانی خداوند موجب می شود که انسان جایگاه واقعی امور را در مورد حقوق خود رعایت نکند. در اینجا این سؤال مطرح است که چگونه ممکن است آدمی به خویشتن ظلم کند؟ در پاسخ باید گفت که علت ظلم به نفس دو چیز است: یکی غفلت و دیگری جهالت. بسیاری از بدبختی های انسان نا شی از اعمالی است که خود به د ست خود و با نیت خیر خواهی برای خود به وجود آورده است و از روی جهالت و نادانی، به خیال اینکه به خود خیری ر سانده است، شری برای خود فراهم آورده است (مطهری، ۱۳۸۲: ۱۳۸۲: ۱۲۰/۲۲).

در حدیث شماره یک از این باب، امام باقر  $\gamma$  به صراحت به هر سه نوع ظلم اشاره کرده و فرمودهاند: «آن ستمی که خداوند نمی آمرزد، شرک است و آن ستمی که خدا بیامرزد، ستمی است که انسان به خویشتن می کند، و اما ستمی که خدا صرف نظر نکند، حقوقی است که مردم بر یکدیگر دارند» (کلینی، 70/2: 10/2).

در حقیقت، زیاده خواهی و عدم تسلط بر امیال و خواهشهای نفسانی، از مهم ترین دلایل ورود انسان به اقسام ظلم است. هنگامی که انسان نتواند امیال درونی خود را مدیریت کند، به ناچار برای ارضای آنها از حدود خویش تجاوز کرده و حقوق خداوند، خود و دیگران را پایمال مینماید.

پنج. آيه ۲۰ سوره بقره: «وَ إِذَا أَظْلَمَ عَلَيهُمْ قَامُواْ وَ لَوْ شَاءَ اللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ أَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُ شَيَءٍ قَدِيرٌ»

همان طور که در معنای شناسی واژه ظلم بیان شد، یکی از معانی که در کاربردهای قرآنی واژه ظلم می توان مشاهده کرد، تاریکی است. بر این اساس، ظالم کسی است که در تاریکی فرو رفته و راه خود را به در ستی نمی بیند. از منظر آیات قرآن، قیامت برای اهل گناه، تاریک و ظلمانی ا ست و این سیاهی ناشی از ظلمت تجسم گناه آنهاست. حتی اگر کسی به دیگری ظلم کند و این ظلم در دنیا فراموش شود، همان ظلم در قیامت به صورت هزاران ظلمت در پیشروی ظالم قرار خواهد گرفت. ظلم در این آیات بدون تردید به معنای تاریکی است (طباطبایی، ۱۲۱۷ : ۸۸/۱؛ طبرسی، ۱۳۲۰: ۸۵/۱).

آیه زیر ا شاره به این معنا دارد: Пوَالَّذِینَ كَذَّبُوا بِآیَاتِنَا صُمُّ وَبُكُمٌ فِي الظُّلُمَاتِ مَنْ یَ شَا ِاللَّهُ یُ ضَلِلُهُ وَمَنْ یَشَا یُجْعَلْهُ عَلَیٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِیمٍ (انعام: ۳۹) در این آیه، کسانی که آیات خدا را انکار کردهاند، در آخرت به کیفر کفر شان، کر و لال و در ظلمات هستند (طبر سی، ۱۳۲۰: ۸۲/۸). آیات متعددی مانند





Πوَ مَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ٥ (بقره: ۲۷۰؛ آل عمران: ۱۹۲؛ ما ئده: ۷۲) به وضع در ما ندگان در تاریکی های قیامت اشاره دارد. این ظالمان یا درماندگان در ظلمت، هیچ یاوری ندارند.

آیه دیگر به این موضوع اشاره دارد: Пیوم یَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِینَ آمَنُوا انظُرُونَا نَقْتَبِسْ مِن نُورِکُمْ قِیلَ ارْجِعُوا وَرَاءَکُمْ فَالْتَمِسُوا نُورًا فَضُرِبَ بَیْنَهُمْ بِسُورٍ لَّهُ بَابُ بَاطِئُهُ فِیهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِن قِبَلِهِ الْعَذَابُ (حدید: ۱۳) این آیه نشان می دهد که منافقان در روز قیامت در ظلمتی قرار دارند که از هر سو الْعَذَابُ (حدید: ۱۳) این آیه نشان می دهد که منافقان در روز قیامت در ظلمتی قرار دارند که از هر سو احاطه شان کرده و مانند خیمه ای آن ها را محاصره کرده است. مؤمنان با نور خود راه را می بینند و به سمت مقصد نهایی خود حرکت می کنند، در حالی که منافقان در ظلمت گرفتارند و نمی توانند راه خود را بیابند (طباطبایی، ۱٤۱۷ : ۲۷۶/۱۹).

آیه دیگری نیز به این مو ضوع پرداخته است: الَّوَمَن کَانَ مَیْتًا فَأَحْیَیْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا یَهْ شِی بِهِ فِی النَّاسِ کَمَن مَثَلُهُ فِی الظُّلُمَاتِ لَیْسَ بِخَارِجٍ مِنْهَا کَذَٰلِكَ زُیِّنَ لِلْکَافِرِینَ مَا کَانُوا یَعْمَلُونَ (انعام: ۱۲۲) در این آیه، مقصود از کسی که شبیه سرگردان در تاریکی هاست، کافر است که گرفتار ظلمت کفر می باشد (طبرسی، ۱۳۲۰: ۸۰۲۸).

در سوره مائده آمده است: القَمَن تَابَ مِن بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهَ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ O (مائده: ٣٩) در اینجا فرد سارق به طور همزمان هم ظالم به نظر می آید و هم گرفتار در ظلام و تاریکی است (سرشار، ١٣٩٤: ١٢٧).

امام صادقγ در حدیثهای ۱۰ و ۱۱ از قول رسول خدا به پرهیز از ظلم و ستم توصیه می کند و آن را به تاریکی روز قیامت تشبیه می کند. ایشان با الهام از آیات قرآن، تاریکی قیامت را برای اهل گناه یادآور می شود و این سیاهی را ناشی از ظلمت تجسم گناه آنها می داند.

مرحوم مجلسی در شرح این روایت می گوید: مقصود از تاریکی در حدیث، یا تاریکی حقیقی است، همان طور که گفته اند، حالات نفسانی که نتیجه کردار است و موجب سعادت یا شقاوت است، این ها نورها و یا تاریکی هایی هستند که همواره همراه انسان است. در روز قیامت، که روز آشکار شدن اسرار و ظاهر شدن پنهانی هاست، این تاریکی ها ظاهر می شود. در حالی که مؤمنان در پرتو نور خود پیش می روند، بر شخص ستمکار به اندازه ستمش تاریکی ها احاطه می کند. همچنین، ممکن است مقصود از تاریکی ها، سختی ها و هراس هایی باشد که در قیامت وجود دارد (مجلسی، ۱۱۶۰۳ ک۲: ۲۲؛ ۳۳۵).

در حقیقت، تاریکی و ظلمت، تجلی اعمالی است که انسان در این دنیا انجام داده است و در قیامت حقیقت آن نمایان می شود. بنابراین، در روز قیامت، گروهی به خاطر اعمالشان در تاریکی و ظلمت هستند و این جزای اعمالشان است که به صورت واقعی در آن روز ظاهر می شود.



## شَشْ. آيه ١٤٨ سوره نساء: «لَّا يحُبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَ وَ كَانَ اللَّهُ سمَيعًا عَلِيمًا»

خداوند متعال از مردم می خواهد که برای دستیابی به کمال مطلق و تقرب به الله و زندگی سعادتمند در دنیا و آخرت، اعتدال را در تمام ابعاد زندگی خود رعایت کنند و از افراط و تفریط پرهیز نمایند (مانده: ۷۷). بر این ا ساس، می توان گفت که کسی که ا سلام را راهنمای زندگی خود قرار داده ا ست، باید از هرگونه افراط و تفریط در نفرین به ظالمان پرهیز کند، زیرا این خود می تواند به ستمگری منجر شود. هرچند ا صل نفرین در آموزههای دینی ما به ر سمیت شناخته شده و درخوا ست احقاق حق از حقوق مسلم مظلومان است، نفرین و درخواستِ اجرای عدالت گاهی به طور نادرست مورد سوءاستفاده قرار می گیرد.

آیه قرآن  $\Pi$ الَّا لَغْنَهُ اللَّهِ عَلَیَ الظَّالِمِینَ O (هود: ۱۸) بیانگر آن است که خداوند ظالمان را لعن می کند، اما بر طبق آیه فوق، انسان تنها در صورتی حق بدگویی و آشکار کردن بدی ها را دارد که مورد ظلم و ستم قرار گرفته با شد: «إِلَّا مَنْ ظُلِمَ». با این حال، این استثناء گاهی مورد سوءا ستفاده قرار می گیرد. شخصی که به او ظلم شده ممکن است تصور کند که چون اجازه دارد ظلم های صورت گرفته را آشکار کند، به همین دلیل می تواند به اندازهای تعدی کند که از خود ظالم نیز ظالم تر شود و در پیشگاه الهی مسئول تر گردد.

علامه طباطبایی یکی از مصادیق «سوء مِنَ الْقَوْلِ» را نفرین کردن دانسته است، و با توجه به استثناء «إِلَّا مَنْ ظُلِمَ»، انسان مظلوم این حق را دارد که نفرین کند. واژه «سوء من القول» به معنای هر سخنی ا ست که درباره فردی گفته شود و موجب ناراحتی او گردد، مانند نفرین و فحش، چه فحشی که شامل بدی ها و عیبهای طرف باشد و چه فحشی که به دروغ به او نسبت داده شود (طباطبایی، ۱۶۱۷ - ۲۰۲۸).

امام صادق $\gamma$  در حدیث ۱۷ به این مسئله مهم اشاره کرده است که وقتی بنده مظلوم می شود، باید دعا کند و از خداوند درخواست کند تا ظلم را از او دور سازد. در بحار الانوار آمده است که اگر انسان در نفرین بر ظالم افراط کند و از حد بگذرد، به گونه ای که خود به ظالم تبدیل شود، مانند وقتی که ظالم تنها ظلم کمی به او کرده است، مظلوم ممکن است در مقابل نفرین به مرگ، نابودی، و مصائب دیگر بیردازد (مجلسی، ۱٤۰۳ کا: ۳۳۳/۷۲).

بنابراین، هرچند انسان مظلوم حق نفرین را دارد و اگر این نفرین بر حق باشد، خداوند از آن ناراحت نمی شود، باید در نفرین کردن دقت کرد. به این معنا که تا انسان در شرایط اضطرار نا شی از ظلم قرار نگرفته و واقعاً به تنگنا نیفتاده است، نباید به نفرین روی آورد. بهتر است تا حد امکان از خطاهای دیگران چشم پوشی کند تا خود نیز مورد مغفرت و عفو الهی قرار گیرد. از این رو، خداوند متعال می فرماید: آو أَیْعُفُوا وَلْیَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ یَغْفِرَ اللَّهُ لَکُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِیمٌ (نور: ۲۲).





## هفت: آیه ۷ سوره اسراء: «إِنْ أَحْسَنتُمْ أَحْسَنتُمْ لِأَنفُسِكمُ وَ إِنْ أَسَأْتمُ فَلَهَا»

یکی از مسائل مهم در بحث معاد که در آیات قرآن و روایات مع صومین  $\gamma$  به طور گسترده ای مطرح شده است، مسأله جزای اعمال و نتایج کردار آدمی در دنیا است. بر اساس این آموزه ها، هر عملی که از انسان صادر می شود، چه خوب و چه بد، به نوعی در آخرت به نمایش گذاشته خواهد شد. دنیا و آخرت به گونه ای با یکدیگر مرتبط اند که می توان رابطه آن ها را به رابطه کاشت و برداشت تشبیه کرد. دنیا فصل کاشت و تلاش است و آخرت فصل برداشت و نتیجه تلاش های دنیوی. به عبارتی، آخرت برگ دیگری از حیات انسان است که با بقا و جاودانگی همراه است و سعادت و شقاوت آدمی در آن به عقاید و رفتارهای او در دنیا بستگی دارد.

در این زمینه، لام اختصاصی در عبارت «لانفُرسِکُم» و همچنین در «فَلَهَا» به این معناست که هر یک از احسان و اسائه به خود شخص برمی گردد و هیچ چیزی از آن به دیگران منتقل نمی شود. این موضوع یکی از سنتهای جاری خداوند است که اثر و تبعه هر عمل، چه خوب و چه بد، به خود فرد برمی گردد. آیه فوق به وضوح بیان می کند که اثر هر عمل، چه خوب و چه بد، به صاحبش برمی گردد و نه این که کار نیک به نفع صاحبش و کار بد به ضرر او تمام می شود (طباطبایی، ۱٤۱۷: ۵۳/۱۳).

به طور کلی، یکی از قوانین قطعی آفرینش مسأله مکافات عمل و بازتاب نتایج آن است؛ یعنی هر عملی که انسان انجام می دهد، خوب یا بد، نتیجه آن عمل را خواهد دید. نتیجه عمل خوب پاداش و نتیجه عمل بد کیفر است. عمل اختیاری، چه نیک و چه بد، محصول و نتیجه رشد روانی و اخلاقی فاعل آن است و به طور طبیعی به منبع خود بازخواهد گشت و به تقویت و رشد روح و ثبات علمی و اخلاقی آن فرد منجر می شود (حسینی همدانی، ۲۲/۱۰ علی).

سوره يونس نيز به اين موضوع اشاره مى كند: اليّا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ مَّتَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنُنبِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَغْمَلُونَ O (يونس: ٢٣). اين آيه روشن مى سازد كه هر كس كار بدى انجام دهد و به ظلم و فساد دست بزند، در واقع به خويشتن ظلم كرده و آثار ظلم دامنگير خود او خواهد شد. ستمگر با دست خود گور خود را مى كند و علاوه بر مجازاتهاى سنگين آخرتى، خود را به عذاب الهى دچار مى سازد (جعفرى، بى تا، ٥٣).

در حدیث ۲۲ از این باب، امام صادق $\gamma$  نیز به این موضوع اشاره کرده و می فرمایند: «هر که به مردم بدی کند، نباید بدی را زشت شمارد آنگاه که به او بد کنند؛ زیرا آدمی درو می کند همان را که می کارد، و هیچ کس از دانه تلخ، شیرین درو نمی کند و از دانه شیرین، تلخ درو نمی کند.» امام  $\gamma$  با تأکید بر این مسئله، رابطه میان عمل و نتیجه آن را به گونه ای توصیف کرده است که تنها به صورت رابطه علی و معلولی قابل تصور است.



به طور کلی، مفهوم این آیات و روایت به این معنا ست که فیض الهی گسترده و همچون آب جاری است و انسانها و اقوام مختلف با رفتار شان زمینه، استعداد و استحقاق دریافت این فیض را به تناسب حال خود فراهم می کنند. برخی با ایجاد زمینه مناسب و استعداد، خیر را به خود جذب می کنند، در حالی که برخی دیگر با فراهم آوردن استعداد و استحقاق، زمینه تغییر نعمت به نقمت را فراهم می آورند (ابن عربی، ۱۳۸۸: ۷۳۳/۱: ۷۳۳/۱).

#### ٣. مستندات قرآني باب ظلم از نوع مصاديق ناظر به آن

علاوه بر آیاتی که تا کنون به عنوان مستندات قرآنی در باب ظلم ذکر شدهاند، قرآن به برخی مصادیق ظلم و ظالمانی که در امتهای گذشته بر مردان مستضعف ستم کردهاند نیز اشاره کرده است. در اینجا، متناسب با روایات این باب، به برخی از آنها پرداخته میشود:

يك. آيه ٤ سوره قصص: «إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا في الْأَرْضِ وَ جَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائفَةً مِّنهُ مُ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَ يَسْتَحْى نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ»

استضعاف از ماده «ضعف» به معنای سستی و ناتوانی است و به لحاظ ساختار خود دارای دو معنا است: یکی ضعیف شمردن (جوهری، ۱٤۱۰: ۸/۰ ۱۳۹۱) که این معنا بیشتر مورد استفاده قرار می گیرد، و دیگری به ضعف کشاندن یا ضعیف کردن است. صاحب مصباح المنیر می گوید: «(استضعفته) رأیته (ضعیفاً) أو جعلته کذلک» (فیومی، بی تا، ۳۲۲/۲). قرآن کریم در ادبیات سیاسی خود، مظلومان را مستخبر نامیده است.

قرآن کریم حکومت ظالمانه فرعون و ریختن خون بی گناهان را از مصادیق ظلم در حق مردان ضعیف و مستضعف می داند. فرعون با گستردن دامنه سلطنت خود بر مردم و به کارگیری قدرت خویش بر آنان، در پی تسلط بر مردم بود و از طریق تفرقه افکنی میان آنان، مردم را دسته دسته کرد تا نتوانند به یک دل و یک جهت تبدیل شوند و قدرت دسته جمعی آنان تضعیف گردد، به طوری که نتوانند در برابر قدرت او مقاومت کنند و از نفوذ اراده اش جلوگیری نمایند. او با بنی اسرائیل به عنوان بردگان رفتار می کرد و در تضعیف آنان بسیار کوشید تا جایی که دستور داد هر فرزند پسر متولد شده از این دودمان را سر ببرند (طباطبایی، ۱۱۶۱۷ تا ۱۸۱۸). اذبت و آزار بنی اسرائیل و خشونت فرعون بر مردم بنی اسرائیل به حدی بود که هم پیش از رسالت موسی  $\gamma$  و هم بعد از آن ادامه داشت (اعراف: ۱۲۹). قرآن از این عذاب ها به «عذاب مهین» (دخان: ۳۱) یعنی عذاب خوارکننده تعبیر می کند.



در حدیثهای شماره ( $\xi$  و  $\delta$ )، امام باقر و امام صادق $\gamma$  ما را از ظلم در حق بی پناهانی که غیر از خداوند کسی را ندارند، بر حذر داشتهاند. تطبیق روایات این بخش با ذکر مصادیق عینی آن در قرآن، حاکی از آن است که رعایت حقوق مردم بی پناه مورد تأکید قرآن و اهل بیت $\beta$  است.

دو. آیه ۱٤۱ سوره اعراف: «وَ إِذْ أَنجَیْنَاکُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ یَسُومُونَکُمْ سُوءَ الْعَذَابِ یُقَتِّلُونَ أَبْنَاءَکُمْ وَ یَسْتَحْیُونَ نِسَاءَکُمْ وَ فی ذَلِکُم بَلَاءٌ مِّن رَّبِّکُمْ عَظِیمٌ»

«یَسُومُون» از ماده «سُوم» و اصل آن چنان که راغب در «مفردات» می گوید، به معنای دنبال چیزی رفتن است و طبق «قاموس» به معنای استمرار و ادامه نیز دلالت دارد. بنابراین، معنی «یَسُومُونَکُمْ سُوءَ الْعَذَابِ» این است که آنها به طور مستمر در پی مجازاتهای دردناک و شکنجه دادن شما بودند (مکارم شیرازی، ۱۳۷۶: ۳۳۸/۱. بنی اسرائیل با چشم خود می دیدند که پسران بی گناه شان را سر می برند و دخترانشان را به کنیزی می برند. علاوه بر این، خودشان نیز دائماً تحت شکنجه بودند و به عنوان بردگان، خدمتگزاران و کارگران قبطیان و دار و دسته فرعون به شمار می آمدند (طباطبایی، به عنوان بردگان).

در روز قیامت، نخستین چیزی که درباره آن قضاوت می شود، خونهایی است که مردم از هم ریختهاند. در این میان، حاکمان و امیران که قدرت بیشتری دارند، بیشتر در معرض خطرند، زیرا چه بسیارند مردمی که به خاطر رأی نادر ست حاکمان و تصمیمهای غلط آنها خونشان ریخته می شود و این خونهای ناحق، دامن حاکمان و امیران را می گیرد.

قرآن کریم در آیه ۷۵ سوره نساء به تحریک و تهییج مسلمانان برای نجات آنان می پردازد. مستضعفینی که گرفتار ظلم کافران شده اند و دعا و تضرع می کنند که خداوند ما را نجات دهد و از این شهری که اهلش به ما اذیت می کنند خارج نماید و یک ولی و صاحب اختیار برای ما قرار دهد تا ما را از چنگال این ظلم نجات دهد و یک ناصر که ما را یاری کند، برای ما تعیین فر ماید (طیب، ۱۳۷۸: 100/8). امام علی 100/8 در توصیه ای حکومتی به مالک تأکید می کند که مبادا اجازه دهد در حکومت او خون فردی به ناحق ریخته شود: «إِیَّاکَ وَالدِّمَاءَ وَسَـفُکَهَا» (نامه 100)، زیرا ریختن خون مردم نه تنها گناهی بزرگ است و در قیامت عذابی غیرقابل گذشت دارد، بلکه پایههای حکومت را نیز سست می کند و در نهایت آن را از صاحبش به فرد دیگری می رساند.

در حدیث شماره ۱۲ از این باب، امام صادق γ حاکمان را به رعایت حال مردم بی گناه و ستمدیده توصیه کرده و خداوند را حامی مظلومین دانسته است. در این روایت تأکید بر این است که حاکمان باید نالههای مردم ستمدیده را از ظلمی که به آنان ر سیده است، بی پا سخ نگذارند. در دنیای امروز نیز، حاکمان زورگو و



سلطه گر، نوابغ، استعدادهای برتر و گنجینه های علمی و معنوی ملت های مستضعف را به تصرف و اختیار خود در می آورند و بدین وسیله مردم و جامعه را به بردگی خود می کشند. این حاکمان نه تنها مردان، بلکه مردانگی را می کشند و هم قوت جسمی و هم نیروی فکری آنان را در اختیار می گیرند. قرآن کریم با بیان داستان ظلم های فرعون در حق مردم بی پناه، او را از مصادیق عینی حاکمان ظالم می شمارد.

#### گونهشناسی مستندات قرآنی «باب ظلم» کافی

بر اساس دلایل متعدد قرآنی، سنت پیامبر و به تبع آن سنت معصومانβ، بر مسلمانان واجب است که به سنت توجه کنند. لذا در مکتب تشیع، با توجه به این حجیت، هیچگاه به سنت نبوی و احادیث و روایات بی توجهی نشده و از نقل، نشر و کتابت آن جلوگیری نشده است. از همان آغاز، احادیث در کتب اولیه حدیثی که به «اصل» معروف شدند، جمعآوری شد، که البته هیچگونه نظم و تبویبی نداشت. به دلیل کثرت احادیث و ضرورت استفاده از آنها به روشهای بهتر و آسان تر، تألیفات بعدی با این انگیزه انجام شد که این احادیث هر موضوعی تحت عنوان خودش طبقه بندی گردد. در یک عنوان عام تر می توان گفت که این احادیث گونه شناسی شدند و هر کدام تحت عنوان خود قرار گرفتند (اخوان مقدم، ۱۸۳۹۸ معرو).

در برخی مباحث، گونه شناسی روایات لازم است، زیرا ممکن است در آن مبحث از گونه های متعدد روایی استفاده شود، مثلاً احادیث اخلاقی به همراه احادیث اعتقادی، فقهی و غیره. اما در پژوهش حاضر، به دلیل آنکه عنوان مرحوم کلینی یک عنوان اخلاقی محض است و دربرگیرنده یکی از رذایل اخلاقی در ابعاد گوناگون آن است، غیر از گونه اخلاقی به گونه های دیگر بر نمی خوریم.

#### نتيجهگيري

اطمینان یافتن به اصل صدور روایات از معصومان $\beta$ ، در کنار فهم دلالت حدیث، از مهم ترین نتایج تطبیق روایات با آیات قرآن کریم است. در این روش، تأیید حدیث به وسیله مستندات قرآنی، حجتی بر صدور حدیث از معصومان $\beta$  می باشد و ناسازگاری با کتاب خدا، دلیل اخلال در نظام صدور و نقل آن روایت است.

در تطبیق احادیث باب ظلم کافی با آیات قرآن، سه آیه به صورت صریح به عنوان مستندات قرآنی باب ظلم کافی از ناحیه معصومان مورد استناد قرار گرفته اند، که عبارتند از: آیه ۱۶ از سوره فجر، آیه ۹ از سوره نساء و آیه ۱۲۹ از سوره انعام. در دسته ای دیگر از روایات این باب، رذیله اخلاقی ظلم و ابعاد مختلف آن را می توان یافت که مضامین آنها به صورت غیر صریح در آیاتی از قرآن بیان گردیده است. مستندات قرآنی غیر صریح احادیث باب ظلم عبارتند از: آیه ۱۷۹ از سوره بقره، آیه ۱۱۳ از سوره هود،

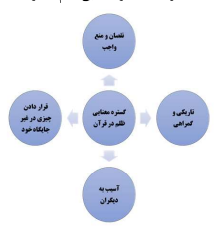




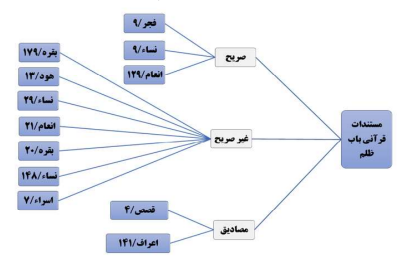
آیه ۲۹ از سوره نساء، آیه ۲۱ از سوره انعام، آیه ۲۰ از سوره بقره، آیه ۱٤۸ از سوره نساء و آیه ۷ از سوره اسراء. دسته سوم از روایات این باب، از طریق بیان مصادیق عینی با آیات قرآن تطبیق داده شدهاند.

بنابراین، با توجه به پیوند حدیث با قرآن، می توان گفت همان طور که روایات می توانند شرح و تفسیر آیات قرار گیرند، آیات نیز می توانند شارح و مبین روایات با شند. در حقیقت، با تطبیق و عرضه روایات بر قرآن، علاوه بر پیدا کردن شواهد قرآنی برای موضوع روایت، ارتباط آن با دیگر آموزههای قرآنی نیز تبیین می شود.

نمودار ۱: گستره معنایی ظلم در قرآن



نمودار ۲: مستندات قرانی باب ظلم در تطبیق با قرآن





#### فهرست منابع

- ١. قرآن كريم.
- ٢. آلوسي بغدادي، شهاب الدين سيدمحمود، روح المعاني، بيروت: دار احياء التراث، ١٤١٥ق.
  - ٣. ابن اثير جزري، مبارك بن محمد، النهايه في غريب الحديث و الأثر، قم: اسماعيليان، ١٣٦٧ش.
- ابن درید، محمد بن حسن، الاشتقاق، به کوشش: عبدالسلام محمد بن هارون، قاهره: مکتبه الخانجي، ۱۶۱۶ق.
- ابن فارس، ابوالحسين احمد بن فارس زكريا، معجم مقاييس اللغه، بي جا، مكتبة الاعلام
   الاسلامي، ٤٠٤١ق.
- ۲. ابن عربی، محی الدین، تفسیر القرآن الکریم، تحقیق و مقد مه: مصطفی غالب، تهران: ناصر خسرو، ۱۳۹۸ش.
  - ٧. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، بيروت: دار صادر، ١٤١٤ق.
- ۸. اخوان مقدم، زهره و همكاران، «مطالعه تطبيقى ا حاديث باب بدا كافى با آيات قرآن»،
   یژوهشنامه كلام تطبیقى، ۱۳۹۸ش.
- ۹. اقبالی، مسعود، نشانه شناسی ظلم به نفس در قرآن و حدیث، دانشگاه یا سوج، واژه پژوهی در علوم اسلامی، ۱۳۹۵ش.
  - ١٠. انصاري، سيد مرتضى، المكاسب، قم: نشر دارالذخائر، ١٤١١ق.
  - ١١. بيضاوي، عبدالله بن عمر، انوار التنزيل و اسرار التاويل، بيروت: دار احياء التراث، ١٤١٨ق.
    - ۱۲. جعفری، یعقوب، تفسیر کوثر، قم: انتشارات هجرت، بی تا.
- ۱۳. جوهرى، اسماعيل بن حماد، الصحاح (تاج اللغة و صحاح العربية)، محقق و مصحح: احمد عبد الغفور عطار، بيروت: بينا، ۱۶۱۰ق
  - ١٤. حسيني همداني، سيد محمدحسين، انوار درخشان، تهران: كتاب فروشي لطفي، ٤٠٤ق.
    - ١٥. حويزي، عبدعلي بن جمعه، تفسير نور الثقلين، قم: انتشارات اسماعيليان، ١٤١٥ق.
    - ١٦. ذهبي، شمس الدين محمد بن احمد بن عثمان، ميزان الاعتدال، بيروت: دارالفكر، بي تا.
- ۱۷. راغب اصفهانی، حسین بن محمد، المفردات فی غریب القرآن، تحقیق: محمد سیدکیلانی، بیروت، بی نا، ۱۶۱۲ق.
- ۱۸. رجایی پور، مصطفی و همکاران، «نفی سلطه و سلطه پذیری»، نشریه آموزه های قرآنی شمارهٔ ۳۰، ۱۳۹۸ش.





- ۱۹. سرشار، مژگان، «ریشهشناسی واژه قرآنی ظلم»، صحیفه مبین، سال بیست و یکم، ۱۳۹۶ش.
  - ٠٠. سيد بن قطب، ابراهيم شاذلي، في ظلال القرآن، بيروت: دار الشرق، ١٤١٢ق.
- ٢١. طباطبايي، سيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، قم: دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٧ق.
- ۲۲. طبر سى، فضل بن حسن، مجمع البيان فى تفسير القرآن، تحقيق: محمد جواد بلاغى، تهران: انتشارات ناصر خسرو، ١٣٦٠ش.
  - ٢٣. طوسى، محمد بن حسن، التبيان في تفسير القرآن، بيروت: دار احياء التراث العربي، بي تا.
    - ٢٤. طيب، سيد عبدالحسين، اطيب البيان في تفسير القرآن، تهران: اسلام، ١٣٧٨ ش
    - ٢٥. طبري، محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت: دار المعرفة، ١٤١٢ق.
- ٢٦. فيض كاشاني، محمدمحسن بن شاه مرتضى، المحجّة البيضاء في تهذيب الاحياء، قم: مؤسسة النشر الاسلامي، ١٣٧٦ش.
  - ٢٧. فيومى، احمد بن محمد، مصباح المنير، قم: انتشارات دارالرضى، بي چاپ، بي تا.
    - ۲۸. قرائتی، محسن، تفسیر نور، تهران: مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن، ۱۳۸۳ش.
      - ٢٩. قرشى، على اكبر، تفسير احسن الحديث، تهران: بنياد بعثت، ١٣٧٧ش.
- ٣. كا شانى، ملا فتحالله، منهج الصادقين في الزام المخالفين، تهران: كتابفرو شي محمد حسن علمي، ١٣٥١ش.
- ۳۱. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، شرح: محمدباقر كمرهاى، تهران: دار الكتب الاسلاميه، ١٤٠٧ق.
- ٣٢. مجلسي، محمدباقر، مرآة العقول في شرح اخبار آل الرسول β، قم: موسسه كوشانپور، ٣٠٤ ق.
- ۳۳. مروتی، سهراب، ظلم و ظلم پذیری و پیامدهای آن در سبک زندگی، پژوهشهای اجتماعی اسلامی، ۱۳۹۲ش.
  - ٣٤. مطهري، مرتضى، مجموعه آثار، تهران: انتشارات صدرا، چاپ چهاردهم، ١٣٨٦ش.
    - ٣٥. مكارم شيرازى، ناصر، تفسير نمونه، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ١٣٧٤ش.
- ۳٦. نراقی، محمد مهدی، جامع السعادات، تصحیح محمد کلانتر، بیروت: موسسه آل البیت، هیا. بی تا.
- ۳۷. واسطى زبيدى، محمد بن مرتضى بن محمد، تاج العروس من جواهر القاموس، بيروت: دارالفكر، ١٤١٤ق.



#### **Bibliography**

- 1. Quran Karim (The Noble Quran).
- Y. Ālusī Baghdādī, Shihāb al-Dīn Seyyed Moḥammad, Rūḥ al-Maʿānī (The Spirit of Meanings), Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth, Y£Yo AH (Y٩٩٤ CE).
- T. Anṣārī, Seyyed Murtaṇā, *Al-Makāsib (The Ways of Earning)*, Qom: Dar al-Dhakā'ir Publications, Yan AH (1990 CE).
- E. Bayḍāwī, 'Abd Allāh bin 'Umar, Anwār al-Tanzīl wa Asrār al-Ta'wīl (The Lights of Revelation and Secrets of Interpretation), Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth, 'E' AH (1994 CE).
- C. Dhahabī, Shams al-Dīn Moḥammad bin Aḥmad bin 'Uthmān, *Mīzān al-I 'tidāl (The Scale of Moderation)*, Beirut: Dār al-Fikr, n.d.
- 7. Fayḍ Kāshānī, Moḥammad Miḥsin bin Shāh Murtaẓā, Al-Maḥajjāh al-Bayḍāʾ fī Taḥdhīb al-Iḥyāʾ (The White Path in Purification of the Living), Qom: Islamic Publishing Foundation, ١٣٧٦ SH (١٩٩٧ CE).
- Y. Fayūmī, Aḥmad bin Moḥammad, Miṣbāḥ al-Munīr (The Illuminating Lantern), Qom: Dar al-Radī Publications, n.p., n.d.
- ^. Ḥosseinī Hamadanī, Seyyed Moḥammad Ḥossein, Anwār al-Darakhshān (The Shining Lights), Tehran: Luṭfī Bookstore, ١٤٠٤ AH (١٩٨٣ CE).
- 1. Ibn 'Arabī, Muḥyī al-Dīn, *Tafsīr al-Qurān al-Karīm (Commentary on the Noble Qurān)*, Edited and Prefaced by Muṣṭafā Ghālib, Tehran: Nāṣir Khosrow, ١٣٦٨ SH (١٩٨٩ CE).
- 11. Ibn ʿAṭīr Jazārī, Mubārak bin Moḥammad, *Al-Nihāyah fī Gharīb al-Ḥadīth wa al-Athar (The End in Strange Ḥadīths and Reports)*, Qom: Ismā ʿīlīyān, ١٣٦٧ SH (١٩٨٨ CE).
- ۱۲. Ibn Durayd, Moḥammad bin Ḥassan, *Al-Iṣṭiqāq (Derivation)*, Edited by 'Abd al-Salām Moḥammad bin Ḥārūn, Cairo: Maktabat al-Khānījī, ۱٤١٤ AH (١٩٩٣ CE).





- ۱۳. Ibn Fāris, Abū al-Ḥossein Aḥmad bin Fāris Zakariyyā, *Mu jam Maqāyīs al-Lughah* (Dictionary of the Standards of Language), n.p.: Maktabat al-ʿIlm al-Islāmī, ١٤٠٤ AH (۱۹۸٤ CE).
- ۱٤. Ibn Manzūr, Moḥammad bin Mukarram, Lisān al-ʿArab (The Tongue of the Arabs),
  Beirut: Dār Sādir, ۱٤١٤ AH (۱۹۹۳ CE).
- 1°. Ikhwān Muqaddam, Zahra and Colleagues, "Mutalei ye Tatbiqi Ahadith bab Badaye Kafi ba Ayat Quran (A Comparative Study of the Ḥadīths of the Section of al-Badā' in Al-Kāfī with the Verses of the Qurān)," Comparative Theological Journal, 159A SH (5.19 CE).
- 17. Iqbālī, Mas'ūd, Neshane Shinasi Zulm be Nafs dar Quran wa Hadith (Semiotics of Injustice to the Self in the Qurān and Ḥadīth), Yasouj University, Lexicography in Islamic Sciences, ١٣٩٥ SH (٢٠١٦ CE).
- Y. Ja'farī, Ya'qūb, Tafsīr Kawsar (The Kawsar Commentary), Qom: Hijrat Publications, n.d.
- ነሳ. Jawharī, Ismāʿīl bin Ḥamād, Al-Ṣiḥāḥ (The Correct and Authence Lexical Source), Edited and Corrected by Aḥmad ʿAbd al-Ghafūr ʿAṭṭār, Beirut: n.p., ነቴ ነ・ AH (ነዓላዓ CE).
- 19. Kāshānī, Mullā Fatḥallāh, Manhaj al-Ṣādiqīn fī Izlām al-Mukhālifīn (The Method of the Truthful in Refuting the Opponents), Tehran: Moḥammad Ḥassan 'Ilmī Bookstore, 'ro' SH (1977 CE).
- Y.. Kūlāīnī, Moḥammad bin Yaʻqūb, *Al-Kāfī (The Sufficient Narration Source for Shia)*, Commentary by Moḥammad-Bāqir Kamrāʾī, Tehran: Dar al-Kutub al-Islāmīyah, Y٤٠٧ AH (Y٩٨٦ CE).
- Y1. Majlisī, Moḥammad Bāqir, Mir'āt al-'Uqūl fī Sharḥ Akhbār Āl al-Rasūl ('A) (The Mirror of Minds in the Explanation of the Reports of the Family of the Prophet),

  Qom: Kūshānpur Institute, 15.7 AH (1947 CE).
- YY. Makārem Shīrāzī, Nāṣer, *Tafsir Nemouneh (The Exemplar Exegesis)*, Tehran: Dar al-Kutub al-Islāmīyah, YYY5 SH (1990 CE).



- Yr. Marwatī, Suhrāb, Zulm and Zulm-Peṣīrī wa Payamadhaye an dar Sabke Zindagi (Oppression and Accepting Oppersion and Their Consequences in Lifestyle), Islamic Social Research, YrqY SH (Y·Yr CE).
- Y<sup>£</sup>. Moṭahharī, Murtadā, *Majmūʿah Āthār (Collection of Works)*, Tehran: Sadra Publications, Y<sup>£</sup>th Edition, Y<sup>\*</sup>A<sup>7</sup> SH (Y···Y CE).
- Yo. Naraqī, Moḥammad Mahdī, *Jāmʿal-Saʿādāt (The Collection of Happiness)*, Edited by Moḥammad Kalāntar, Beirut: Mu'assasah Āl al-Bayt, n.d.
- YI. Qurashī, 'Alī Akbar, *Tafsīr Aḥsan al-Ḥadīth (The Best Commentary)*, Tehran: Bunyād Be'that, YYYY SH (1994 CE).
- YV. Qur'ā'tī, Moḥsin, *Tafsīr Nūr (The Light Commentary)*, Tehran: Center for Qurānic Lessons, YTAT SH (Y··· & CE).
- YA. Rāghib Isfahānī, Ḥossein bin Moḥammad, Al-Mufradāt fī Gharīb al-Qurān (The Singular Terms in the Qurān), Edited by Moḥammad Seyyed Kīlānī, Beirut: n.p., 1417 AH (1991 CE).
- Ta. Rajā'ī-Pūr, Muṣṭafā and Colleagues, "Nafye Sulteh wa Sulte-Paziri (The Denial of Authority and Acceptance of Authority)," Journal of Qurānic Teachings No. Ta.
- r. Sarshār, Mizgān, "Risha-Shinasi Waje Qurani Zulm (Etymology of the Qurānic Term Zulm)," Şaḥīfah Mubīn, rist Year, irq£ SH (rice CE).
- Tabarasī, Fadl bin Ḥassan, Majmaʿal-Bayān fī Tafsīr al-Qurān (The Gathering of the Exegesis of the Qurān), Edited by Moḥammad Jawād Balāghī, Tehran: Nāṣir Khosrow Publications, ١٣٦٠ SH (١٩٨١ CE).
- Tabarī, Moḥammad bin Jarīr, Jāmi al-Bayān fī Tafsīr al-Qurān (The Comprehensive Explanation in Qurānic Exegesis), Beirut: Dār al-Ma'rifah, Yang AH (1991 CE).
- Tábāṭabā'ī, Seyyed Moḥammad Ḥossein, Al-Mīzān fī Tafsīr al-Qurān (The Balance in Qurānic Commentary), Qom: Islamic Publications Office, 1514 AH (1997 CE).







- ro. Țayyib, Seyyed 'Abd al-Ḥossein, Atyab al-Bayān fī Tafsīr al-Qurān (The Best Explanation in Qurānic Commentary), Tehran: Islām, ١٣٧٨ SH (١٩٩٩ CE).
- Tī. Ṭūsī, Moḥammad bin Ḥassan, *Al-Tibyān fī Tafsīr al-Qurān (The Clarification in Qurānic Exegesis)*, Beirut: Dār Iḥyā' al-Turāth al-'Arabī, n.d.
- TV. Wāsiţī Zabidi, Moḥammad bin Murtaẓā bin Moḥammad, Tāj al- Urūs min Jawāhir al-Qāmūs (The Crown of the Bride from the Jewels of the Dictionary), Beirut: Dār al-Fikr, ١٤١٤ AH (١٩٩٣ CE).