

# The Effect of Kindness to Parents in Lifestyle from the Perspective of Imam Ali (A.S) \*

Seyyed Haidar Tabatabai` Marjan Poursalari Zadeh`

#### **Abstract**

Doing well to one's parents is one of the most important moral teachings of Islam and one of the most effective acts of worship in obtaining God's pleasure. Thanksgiving to parents is mentioned in the line of thanksgiving to God Almighty, which shows its importance. The verses of the Quran and the narrations of the Imams (A.S) about respecting parents are considered as one of the most important divine duties and they have been commanded to do it and have drawn material and spiritual effects for it. Recognizing the effects of benevolence on parents in revelatory texts can play an important role in mapping life and promoting it; therefore, it is necessary to address this issue. This research has been presented by narrative-revelatory method and gathering information through libraries and by descriptively processing information and seven works on being kind to parents from the perspective of Imam Ali (A.S) in the individual and family dimension have been studied and analyzed as the bestowing of mercy and the existence of blessings, the emergence of love, the return of a lot of good deeds, etc. are part of them.

**Keywords**: Benevolence on Parents, Material and Spiritual Blessings, Narrations on the Respect for Parents.

v. Assistant Professor, Department of Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Qom; (khoddamiyan@gmail.com).

Y. Level Y student, family counseling with an Islamic approach, Imam Hussein Institute of Higher Education, Yazd, Corresponding Author; (poorsalari@hotmail.com).



# تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی د

## $^{\prime}$ سیدحیدر طباطبایی $^{\prime}$ – مرجان پورسالاری زاده

#### چكىدە

نیکی کردن به والدین از مهم ترین آموزه های اخلاقی دین اسلام و از اثر بخش ترین عبادات در کسب رضای خداوند است. سپاسگزاری از پدر و مادر در ردیف شکرگزاری از خداوند متعال مطرح شده که نشان از اهمیت آن دارد. آیات قرآن و روایات انمه هیه گریس دربارهٔ احترام به والدین را از مهم ترین تکالیف الهی دانسته و به انجام آن امر کرده و آثار مادی و معنوی برای آن ترسیم نموده اند. شناخت آثار احسان به والدین در متون وحیانی می تواند در نقشه ترسیم زندگی و سبک پیشبرد آن، نقش به سزایی داشته باشد؛ پس از این جهت ضرورت دارد به این موضوع پرداخته شود. این تحقیق با روش نقلی و وحیانی و گردآوری اطلاعات از طریق کتابخانه ای و با پردازش اطلاعات به صورت توصیفی ارائه شده و هفت اثر از آثار احسان به والدین از دیدگاه امام علی ایم گیگ در بعد فردی و خانوادگی مورد بررسی و تحلیل قرار گرفته که نزول رحمت و وجود نعمت، ظهور محبت، بازگشت خیر کثیر و . . . جزیی از تهاست.

واژگان كليدى: برّ بالوالدين، بركت مادى و معنوى، روايات احترام به والدين.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٦/۱۷ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/٠٩/۲۹

١. استاديار گروه علوم حديث، جامعة المصطفى العالمية، قم؛ (khoddamiyan@gmail.com).

لطبه سطح سه، مشاوره خانواده با رویکرد اسلامی، موسسه آموزش عالی امام حسین علیه السلام، ینزد، نویسنده مسئول؛ (poorsalari@hotmail.com).



#### مقدمه

موضوع احسان در مکتب نورانی اسلام مورد توجه خاصی قرار گرفته و خداوند متعال در قرآن کریم می فرماید: ﴿إِنَّ اللّهَ یَأْمُو بِالْعَدُلِ وَالإِحْسَانِ﴾؛ «خداوند فرمان به عدل و احسان می دهد» (نحل: ۹۰). امیر مؤمنان علی اللّه یأمُو بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانُ النَّفَضُّلُ؛ عدل، انصاف است و احسان، بخشش و نیکی کردن است» (سید رضی، ۱۶۱۶: حکمت ۲۳۱). یکی از مباحث مهم و ارزشمندی که در بین جوامع بشری و اسلامی مطرح شده، احسان و اطاعت پذیری از والدین است که ارتباط مستقیمی با زندگی انسان دارد و نشأتگرفته از طبیعت و اجتماعی بودن اوست. بنابراین، متأسفانه جامعهٔ امروزی به سمت سبک فرزندسالاری روی آورده و مانند گذشته به جایگاه والدین به عاداده نمی شود و برخی فرزندان بر این باورند که اقداماتی که والدین در جهت رفاه فرزندانشان انجام می دهند، جزیی از وظایف آنها محسوب می شود و فرزندان ملزم به جبران زحمات فرزندان بیری است. یکی از علل این تفکر، عدم آگاهی از تأثیرات مثبت احسان به والدین در زندگی زمان پیری است. یکی از علل این تفکر، عدم آگاهی از تأثیرات مثبت احسان به والدین در زندگی که به این پرسش پاسخ دهد که این تأثیرات در بُعد فردی و خانوادگی چه نتایج و فوایدی را به دنبال که به این پرسش پاسخ دهد که این تأثیرات در بُعد فردی و خانوادگی چه نتایج و فوایدی را به دنبال دارد؟

مقالات و کتب متعددی دربارهٔ احسان به والدین نوشته شده، اما دربارهٔ تأثیرات آن در زندگی انسان از منظر امیرمؤمنان ایسی به بصورت تخصصی تألیفی صورت نگرفته است. هدف این پژوهش، بالابردن سطح آگاهی افراد جامعه نسبت به آثار مهم و سرنوشت ساز نیکی به پدر و مادر است؛ زیرا انسانها به گونه ای هستند که هرگاه نسبت به اهمیت و ارزش موضوعی اطلاع یابند، انگیزه بیشتری برای عمل پیدا می کنند. پژوهش حاضر از سه بخش اهمیت «اهمیت و جایگاه والدین و احسان به آنان»، «آثار فردی احسان به والدین» و «آثار خانوادگی احسان به والدین» شده است.

## الف. اهمیت و جایگاه والدین و احسان به آنان

نیکی به والدین در ادیان الهی یکی از دستورهای ثابت و تغییرناپذیر است. همچنین در دین اسلام بهعنوان آخرین و کاملترین آیین الهی تأکید فراوانی شده، بهطوری که در فرهنگ قرآن، خداوند متعال



پس از توحید و منع از شرک، بی درنگ، دستور نیکی به والدین را صادر می کند که نشان از ارج و جايكاه آنان است؛ خداوند ميفرمايد: ﴿وَ قَضَى رَبُّك أَلاَّ تَعْبُدُواْ إِلاَّ إِياهُ وَ بِالْوَالِدَين إحْسَانًا إمَّا يبْلُغَنَّ عِندَك الْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كَلاَهُمَا فَلاَ تَقُل لَّهُمَا أُفِّ وَ لاَ تَنْهَرْهُمَا وَ قُل لَّهُمَا قَوْلاً كريمًا \* وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَ قُل رَّبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيانِي صَغِيرًا﴾؛ «و خداي تـو حكـم فرمـوده جـز او را نیرستید و دربارهٔ پدر و مادر نیکی کنید و چنان چه یکی از آن دو یا هر دو در نزد تو پیر و سالخورده شدند (که موجب رنج و زحمت تو باشند) زنهار کلمهای که رنجیده خاطر شوند مگو و به آنها بانگ مزن، و با ایشان به اکرام و احترام سخن گو و همیشه پر و بال تواضع و تکریم را با کمال مهربانی نزدشان بگستران و بگو پروردگارا، آن دو را رحمت کن، چنانکه پدر و مادر، مرا در کودکی پروردند» (اسراء: ٢٣- ٢٤). حضرت اميرمؤمنانﷺ برترين خوبي و احسان را چنين بيان ميكننـد: «إِنَّ أَفْضَـلَ الْخَيـر صَدَقَةُ السِّرِّ وَ برُّ الْوَالِدَينِ وَصِلَةُ الرَّحِم؛ برترين خوبي، صدقه ينهاني به يدر و مادر و صله رحم است» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۲۳۲/۱). همچنین در احادیث متعدد دیگری دربارهٔ احسان به والدین سفارش شده و از آزردن آنها نکوهش بهعمل آمده است. از این جهت یکی از مباحث مهم و ارزشمندی که در بین جوامع بشری و اسلامی مطرح بوده، احسان و اطاعت پذیری والدین می باشد که ارتباط مستقیمی با زندگی انسانها دارد و نشأت گرفته از طبیعت و اجتماعی بودن اوست. خوشبختانه در جوامع اسلامی مردم مؤمن، سبک زندگی مؤمنانه خود را بر اساس دستورات دینی پایهگذاری میکنند، رابطهٔ خوبی بین والدين و فرزندان برقرار است و فرزندان احسان خوشرفتاري به والدين را سرلوحهٔ زنـدگي خـود قـرار دادهاند و حتى زماني كه آنها يا به عرصهٔ كهنسالي مي گذارند نه تنها خدمات خود را از آنها دريغ نمی کنند، بلکه دو چندان کرده و ترجیح می دهند خود را به سختی و مشقت بیندازند و والدینشان را به خانه سالمندان نفرستند. اما در جوامع غربی برعکس بوده و فرزندان زمانی که به سن هفده، هجده سالگی می رسند، از والدین جدا شده و زندگی مستقلی برای خود تشکیل می دهند و ارتباط کمی با والدين خود دارند و يا اصلاً رابطهاي ندارند و متأسفانه والدينشان در دوران ييري، بايد در خانهٔ سالمندان منتظر توجهی از سوی فرزندانشان باشند.

باید گفته شود که سبک زندگی اسلامی افراد را به آرامش می رساند و تعارض بین فرهنگ موجود و سبک زندگی مؤمنانه یکی از دلایل سست شدن بنیان خانواده است. به طور مثال، خانواده هایی که بیشتر از رفتارهای غرب تقلید می کنند، رابطهٔ عاطفی خوبی با افراد خانواده خود ندارند. برخی از مردم گمان می کنند که نیکی کردن به پدر و مادر، کار دشواری است که از عهدهٔ آنها بر نمی آیند، در حالی که





مصادیق احسان به والدین اگر مورد بررسی قرار گیرد، انجام آن در زندگی، نه تنها سخت نمی باشد، بلکه موجب آثار و برکات بسیاری در زندگی شخص به وجود می آید.

احسان به والدین، نیکو معاشرتکردن و سخن و رفتار متواضعانه نسبت به ایشان، حاجت ایشان را برآوردن، بزرگدانستن آن دو، مهربانی کردن در حق ایشان است (آموزگار، ۱۳۸۳: ۷۱/۱). در برخی از احادیث نیز انجام ندادن بعضی از امور را مثل خیره نگاه کردن، دست بلند کردن، جلوتر از آنها راه نوتن، آنها را با نام صدانزدن را مصداق احسان به والدین می دانند (شریفی، ۱۳۷۹: ۱۰۱).

## ب. آثار فردی احسان به والدین در زندگی

در مقاله پیش رو از تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی مؤمنانه، در قدم اول، بُعد فردی از دیدگاه حضرت علی این تأثیرات برقرار گردد تا عاملی برای افزایش انگیزهٔ احسان به والدین در بین فرزندان باشد.

## ۱. برخورداری از نعمت و نزول برکت

پدر و مادر نعمتی بسیار ویژه از طرف خداوند هستند. خداوند متعال نعمتهای ظاهری و باطنی فراوانی را به انسان عطا کرده است. نعمت باطنی مثل: هدایت که شامل بسیاری از انسانها نمی شود و نعمت ظاهری مثل: غذا، دوست، علم، استاد، شاگرد، آبرو، پول، مسکن، سرمایه و. . . که با ارزش ترین این نعمتها، وجود پدر و مادر است. اینکه پدر و مادر تا زمان سالمندی زندهاند، نعمتی بزرگ و غیر اختیاری است؛ یعنی انسان برای آن کاری نکرده و خدا تنها به سبب فضل و لطفش، این نعمت را به انسان ارزانی داشته است. او می توانست این نعمت را به انسان ندهد، همان طور که به عدهای عطا نکرده و نه تنها خود پدر و مادر نعمت هستند، بلکه نیاز مندی های آنها هم برای فرزندان نعمت است.

فرزندان وقتی مشاهده می کنند که والدینشان در سبک زندگی مؤمنانه، همیشه آنها را از محبت خود سیراب کردهاند، بی آنکه آنها احساس خلاء عاطفی در زندگی داشته باشند، خود را مدیون آنها دانسته و با مهربانی و احساس قدرشناسی سعی می کنند تا هر کاری که از دستشان بر می آید، برای آنها انجام دهند (نوری، ۱۳۹۷: ۲۲۲). فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه می داند که بیشترین نیاز والدینش به او در زمان سالمندی است. ازاین رو می کوشد تا نیازهای آنها را بر آورده سازد و آنها را مورد اکرام و تعظیم خاص قرارمی دهد. اگر والدین تنها شدند ترجیح می دهد با آنها زندگی کند؛ زیرا در این صورت خیلی راحت تر



می تواند نیازهای آنها را از قبیل خوردن، شستشو، قضای حاجت، پوشیدن لباس، خرید و... را بر آورده کند. فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه خود می داند که برکت به ثروت و قدرت نیست و چه بسیار افرادی که همهٔ عمر خود را به مال اندوزی سپری کردند و بدون کوچک ترین احساس شادی، خیری از زندگی ندیدند؛ ولی انسان باکمک کردن [به پدر و مادر سالمند خود] و دستگیری از آنها شادی و آرامشی مضاعف را برای خود رقم می زنند. امام علی سیسی می فرماید: «وَقَارُ الشَّیبِ أَحَبُّ إِلَی مِنْ نَضَارَةِ الشَّبَابِ؛ وقار یبری نزد من دوست داشتنی تر از جوانی است» (لیثی واسطی، ۱۳۷۷: ۱۸۷۰).

یکی از عوامل بسیار مهم در موفقیت و وحدت خانواده حضور پدر و مادر سالمند در محیط خانه است که متأسفانه امروزه در زندگی مدرن و تکنولوژی روز علاوه بر ایجاد فاصله ارتباطی در میان فرزندان و والدین به یکی از عوامل کم توجهی به والدین نیز تبدیل شده که همین دلیل باعث تضعیف پایه و بنیان خانواده خواهد شد. اما فرزند مؤمن با زیرکی تمام والدین سالمند را الگوی مناسبی برای سبک زندگی مؤمنانه خود می داند که می تواند منبع سرشار از تجربیات رایگان باشند که چهبسا او برای بهدست آوردنشان باید هزینه های هنگفتی پرداخت کند و همچنین صبر، متانت، ایمان، استواری و زندگی شرافتمندانه در زمرهٔ اصول سبک زندگی مؤمنانه و اسلامی است که در رفتار و منش والدین وجود دارد، لذا باید با نزدیکشدن به ایشان، از تجارب گرانبهای ایشان بهرهمند شد.

# ۲. بازگشت خیر کثیر

در بحث گذشته بیان شد که نیازهای والدین و برطرفکردن آن برای فرزندان نعمت است و حال به این موضوع پرداخته می شود که یکی از راههای برطرفکردن نیاز والدین، انفاق و بخشش مالی برای آنهاست. در قرآن کریم آیات فراوانی دربارهٔ انفاق و بخشش در راه خدا آمده و طبق آیهٔ ۲۱۵ بقره پدر و مادر در انفاق مال نسبت به دیگران اولویت دارند. در این آیه آمده: ﴿یسْأَلُونک مَاذَا ینفِقُونَ قُلْ مَا أَنفَقْتُم مَّنْ خَیرٍ فَلِلْوَالِدَینِ وَالاَقْرَبِینَ وَالْیَتَامَی وَالْمَسَاکینِ وَابنالسَّبِیلِ﴾؛ از تو می پرسند: چه چیزی انفاق کنند آو به چه کسی بدهند؟] بگو هر مالی انفاق کنید، به پدر و مادر و نزدیکان و یتیمان و مسکینان و به در راه مانده تعلق دارد» (بقره: ۲۱۵). همچنین حضرت علی ایسی می فرماید: «فَمَنْ أَتَاهُ اللهُ مَالاً فَلْیصِلْ بِهِ الْقَرَابَةَ؛ کسی که از سوی خدا ثروتی به دست آورد، باید بستگان خویش (پدرو مادر) را به وسیله آن دستگیری کند» (سید رضی، ۱۶۱۶: خطه ۱۱۶۲).

معنى كلمه «خير» در آيهٔ مزبور هر خير و نيكي (هرگونه سرمايهٔ سودمند مادي و معنوي) مي باشد؛

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۶۰۰، صن ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحیدر طباطبایی مرجان پورسالاری زاده



هرچند مصداق مهم «خیر» در مورد انفاق اموال بوده و بعد به ذکر مصداقهای روشن پرداخته است؛ یعنی اشخاصی که به آنها انفاق میرسد این پنج طایفه هستند؛ مسلماً پدر و مادر در این مسئله اولویت دارند، حتی اگر ذاتاً فقیر نباشد و بر اثر حادثهای [مثل تمامشدن مخارج در سفر] نیازمند شدهاند.

همان گونه که نماز بر انسان واجب است، نفقه پدر و مادر بر فرزنـد نیـز واجـب اسـت؛ بـهویژه در شرایط سخت اقتصادی، هر کسی وظیفه دارد در حد توان خود در صدد کمک به یدر و مادر خود برآید و این یکی از سخت ترین آزمونهای الهی برای فرزندانی هست که دچار خصلت بخل ورزی شدهاند و نمی توانند از مال و ثروت خود حتی برای والدینشان بگذرند؛ زیرا یکی از ویژگی های فرد بخیل، خیالپردازی اوست که باعث می شود او تصور کند باید تنها به جمع کردن مال بپردازد و با وجود دارایی از آن استفاده و انفاق نكند؛ چون مي ترسد فقير شود و از ثروتمند بودنش فاصله بگيرد. در حالي كه حضرت على ﷺ فرمودند: «شَحِيحٌ غَنِي أَفْقَرُ مِنْ فَقِير سَخِي؛ يك ثروتمند بخيل و طمعكار از يك فقیر سخاوتمند فقیرتر است. !» (طبرسی، ۱۳۸۶: ۷٦/۱). همچنین حضرت در جای دیگری فرمودند: «الرَّغْبَةُ مِفْتَاحُ الْعَطَبِ؛ دنياخواهي كليـد نـابودي اسـت» (كراجكـي، ١٤١٠: ٢٧٩/١). ايـن روايـت، عكس آن خيالات و تصوراتي هست كه بخيل براي خود مي بافد؛ اما اين خصلت اخلاقي نايسند دامن گیر فرزندان مؤمن نمی شود؛ چون بخل ورزیدن نشانهٔ این است که شخص خدا را باور ندارد و او را روزی دهندهٔ نمی داند و به گمانش هر آنچه را که دارد تنها حاصل زحمات خودش است. در حالی که فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه، خدا را روزی دهنده واقعی و دیگران را واسطهای برای رسیدن به رزق وروزی می بیند؛ او می داند بخل باعث بسته شدن باب رزق های آسمانی و معنوی می شود و انسان را از لذات معنوی و خیرات محروم میسازد. پس با زیرکی مؤمنانهٔ، خود و اموالش را برای رضای خدا در برابر يدر و مادر هزينه كرده و از تمام خيرات دنيايي و آخرتي بهرهمند ميسازد.

نهایت اینکه، از طریق انفاق به پدر و مادر نه تنها آنها از لطف فرزند بهره مند می شوند، بلکه فرزند هم از لطف خدا بهره مند می شود و در عوض آنچه را که انفاق کرده، چیز بهتری دریافت می کند و خداوند نیز از او راضی و خشنود می گردد. حضرت علی الله خیراً مِمّا تَرَک؛ هر کس به خاطر خدای انفاق چنین می فرماید: «مَنْ تَرَک لِلّهِ سُبْحَانَهُ شَیئاً عَوَّضَهُ اللّهُ خَیراً مِمّا تَرَک؛ هر کس به خاطر خدای سبحان از چیزی بگذرد، خداوند بهتر از آن را به او عوض خواهد داد» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۲٤۷/۱).



## ۳. تعالی و رشـد

یکی دیگر از اثرات نیکی به والدین که رسیدن به تعالی و رشد است. انسان خواهان رسیدن به تعالی و رشد بوده، اما به دلیل محدودیت دایره آگاهی ها در رسیدن به خیرات، ممکن است از مسیر واقعی خود منحرف شده و حتی به اشتباه، کمال را در جای غیر از محل و مسیر آن جستجو کند؛ ازاین رو نیازمند دریافت آموزه های وحیانی است. در قرآن و روایات معصومان هیگا مسیر رشد و هدایت ترسیم شده و چنان چه انسان راهکارهای دینی را در زندگی خود به کار گیرد، به هدایت کمال حقیقی رهنمون خواهد شد. در روایات یکی از راه های تعالی و رشد، تواضع و فروتنی نسبت به افرادی که فروتنی نسبت به آنان شایسته و سزاوار است دانسته شده که پدر و مادر یکی از مصادیق آن هستند. حضرت علی هیگاهی می فرماید: «قُمْ عَن مَجلِسِک لأبیک و مُعَلِّمِک و إن کنت آمیراً؛ به احترام پدر و (مادر) و معلّمت از جای برخیز، گرچه فرمانروا باشی» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۱۲۳۱). این سخن حضرت مصداقی از تواضع و فروتنی فرزند در هر موقعیت و جایگاهی، برابر والدین است.

انسان مؤمن می داند تواضع، ریشهٔ هر کار نیک و با ارزش و دارای مقام والایی است و هر کس برای خدا در برابر پدر و مادر تواضع کند، خدا او را بر بسیاری از بندگانش شرافت می بخشد و راههای رشد و تعالی را به رویش می گشاید. همچنین رفتار متواضعانه در برابر والدین سبب می شود تا رابطهٔ بین والدین و فرزند بیشتر و عشق و علاقهٔ آنها به یکدیگر مضاعف شود و همین امر سبب می شود تا والدین از هیچ کمکی (در حد توان) در برابر به رشد و تکامل یافتن فرزند خود دریغ نکنند و این کمک کردن، ربطی به سن و سال فرزند ندارد؛ زیرا انسان در هر سنی باشد، قابلیت به رشدرسیدن و کمال را دارد. نقطهٔ مقابل تواضع، کبر و خود بزرگ بینی است که یکی از رذایل اخلاقی بوده و هرکه گرفتار این رذیله اخلاقی گردد، در منجلاب پیامدهای منفی آن فرو می رود؛ چه برسد به اینکه این رذیله در برابر پدر و مادر باشد. حضرت علی گیگی در مورد کبر و خود بزرگ بینی در برابر والدین می فرماید: «مَنِ اسْ تَنْکفُ مِنْ أَبُویهِ فَقَدْ خَالَفَ الرُّشْدَ؛ هرکس (از سر خود بزرگ بینی) از پدر و مادرش روی گرداند با رشد کمال خویش مخالفت کرده است» (لیثی واسطی، ۱۳۷۷: ۲۰/۱۱). مفهوم این روایت این چنین است که خویش مخالفت کرده است» (لیثی واسطی، ۱۳۷۷) که رشد و کمال می رسد.

بنابراین، تواضع نسبت به والدین نقطه مقابل کبر و خود بزرگبینی است و سبب رشد، احساس همدردی، صداقت، اعتماد به نفس، مهربانی، تعامل و شادابی فرزندان بوده و نیز باعث افزایش انگیزه و ایجاد تمایل برای رسیدن به هدف می شود.

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۶۰۰، صن ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحیدر طباطبایی مرجان پورسالاری زاده



### ٤. بخشش الهي

برخي مواقع مشاهده مي شود كه فرزندان وظايف خود را به صورت تمام و كمال انجام مي دهنـد، در حق والدين نيكي ميكنند، تواضع و فروتني دارند، مهرباني ميكنند، اما از جانب يـدر و مـادر بـه آنهـا بهایی داده نمی شود و آنها را نادیده می گیرند؛ بی آنکه پدر و مادر توجه داشته باشند که خداوند متعال همان گونه که حقوق پدر و مادر را بر فرزندان واجب نموده، حق فرزندان را نیز بر پـدر و مـادر واجـب كرده و چنانچه اين حق از جانب والدين رعايت نگردد، عاق فرزندان مي گردند. تبعيض و بيعـدالتي در برخورد با فرزندان از هر جهتبی (عـاطفی، روحـی، روانـی و. . . ) روی فرزنـدان تـأثير ميگـذارد و موجب حسادت فرزند به سایر فرزندان خانواده و کینه نسبت به یدر و مادر می شود که در چنین مواقعی مقصر اصلی خود والدین هستند. اگر پدر و مادر از روی آگاهی و عمد، رفتار تبعیض آمیز با فرزندان خود داشته باشند، مرتکب گناه و ظلم شده و باید در پیشگاه الهی جوابگو باشند؛ اما بسیاری از بي مهريها و تبعيضها بهواسطهٔ ضعف فرهنگي و ناآگاهي والدين يا يکي از آنها نسبت به وظايف خود در برابر فرزندان و عدم آشنایی آنان از اصول صحیح تربیتی نشأت می گیرد و ممکن است خیلی عمدی نبوده باشد. اما متأسفانه برخي از اين رفتارها (همانند بيدليل تفاوت قائل شدن ميان فرزندان از نظر توجه و محبت و از نظر کمکهای مالی و مادی و . . . ) باعث می شود تا فرزندان رنجیده شوند و ناراحتی خود را از راههایی مثل حسادت به خواهر و برادران و یا کینه نسبت به آنان یا والدین نشان دهند یا اینکه احساس ناراحتی را در درون خود سرکوب کرده و بروز ندهند و در هر دو صورت دچار مشكلات روحي و رواني گردند.

اما فرزند مؤمن یاد گرفته که در سبک زندگی مؤمنانهٔ خود چگونه خود را از مخمصهٔ مشکلات روحی و روانی در چنین مواقعی نجات دهد؛ زیرا میداند هنگامی که والدین رفتار تبعیض آمیز از خود نشان می دهند، اولین نقش آنها که همان پدر و مادری است پا برجاست و دومین نقش آنها که نقش یک فرد خاطی و گنهکار است (اگرچه برایش آزاردهنده و رنج آور است) ارتباطی به او ندارد، خود آنها مسئول رفتارهای ناشایستشان هستند که اگر توبه نکنند، باید تقاص اعمال خود را بپردازند. ولی باز هم از روی احسان و تکریم والدین، دعا و طلب خیر و رحمت از خداوند متعال برای والدین خواهان است (آخوند، ۱۳۹۳: ۱۵). او بهراحتی این دو نقش را از هم تفکیک و مجزا می کند و همواره به آنها براساس نقش پدر و مادری که دارند می نگرد و با آنها رفتار صحیح و منطقی بر اساس تعالیم قرآنی و اسلامی دارد. به جای مقابله به مثل نسبت به رفتارهای ناروای آنها سعی می کند ارتباط عاطفی خود را



با آنها تقویت کند و با آنها به نرمی و ملاطفت رفتار نماید؛ چهبسا ممکن است که عمل و نحوهٔ رفتار او، آنها را تحت تأثیر قرار دهد و متوجه اشتباه خود شوند. او درک می کند که همه ما انسانیم و غیر از معصومان عبی و بندگان خاص الهی، هیچکس از تیررس شیطان و وسوسه های زهر آگین او در امان نیست و والدین نیز از این مسئله مستثنا نیستند؛ و آنها هر جرمی که مرتکب شوند، پدر و مادر او هستند و وی در مقابل آنها وظایفی دارد. حضرت علی وظیفه فرزند را در مقابل والدینش چنین بیان می کنند: «فَحَقُ الْوَالِدِ عَلَی الْوَلَدِ اَنْ یطِیعَهُ فِی کلِّ شَیءٍ إِلَّا فِی مَعْصِیةِ اللَّهِ سُبْحَانَهُ؛ حق پدر بر فرزندان آن است که باید فرزند در هر امری جز معصیت خدای متعال از پدر اطاعت کند» (سید رضی، ۱۶۱۶: حکمت ۱۹۹۹). همچنین در کلامی دیگر فرمودند: «لا طَاعَة لِمَخْلُوقٍ فِی مَعْصِیةِ النَّخَالِقِ؛ فرمانبرداری از مخلوق در راه معصیت خالق روا نیست. » (سید رضی، ۱۶۱۶: حکمت

از روایت بالا برداشت می شود که والدین چه مؤمن باشند چه کافر و چه نیکوکار و چه معصیتکار و یا به گمان فرزند اجحاف کنندهٔ حق باشند، باید مورد احترام قرار بگیرند و استثناءبردار نیست و قاعدتاً رعایت حقوق والدین، گرچه که آنها حقوق فرزند را رعایت نکنند، باعث می شود تا خداوند درهای رحمت و مغفرت خود را به روی آنها (فرزندان) بگشاید.

بنابراین، فرزندان باید بدانند هر رفتاری بدی که والدین دارند، گذشته و دیگر نمی توانند گذشته را باز گرداند و جبران کرد و یا نمی توان رفتارهای تبعیض آمیز والدین را به سهولت عوض کرد. همان طور که حضرت علی آیگی در مورد گذشته چنین می فرماید: «لا تُشْعِرْ قَابْبَک الْهَمَّ عَلَی مَا فَاتَ فَیشْغَلَک عَنِ الاسْتِعْدَادِ بِمَا هُو آتٍ؛ برای آنچه از دست رفته است اندوه به دلت راه مده، که تو را از آنچه می آید باز می دارد» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰ /۲۲۷). ولی می توان والدین را مورد بخشش خود قرار داد تا از این طریق مورد بخشش خداوند قرار گرفت. همچنین حضرت علی آیگی پاداش بخشش به دیگران را چنین بیان می کنند: «فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ: إِمَّا أَخٌ لَک فِی الدِّینِ وَ إِمَّا نَظِیرٌ لَک فِی الْخَلْقِ تَفْرُطُ مِنْهُمُ الزَّلُ و تَعْرِضُ لِیان می کنند: «فَوِتَی عَلَی آیدِیهِمْ فِی الْعَمْدِ وَ الْخَطْإِ فَاعْطِهِمْ مِنْ عَفْوِک وَ صَفْحِک مِثْلَ الَّذِی تُحِبُ أَنْ یعْطِیک اللَّهُ مِنْ عَفْوِه و مرده دو گروهند: یا هم دین تو هستند، یا هم نوع تو، که از همه آنها خطاهایی عرفی دلات گوناگون رو می آورد، و به عمد یا خطا دچار لغزش هایی می گردند، پس با گذشت و بخشش خویش بهرهشان ده، همان گونه که دوست داری تا خدا نیز از گذشت و بخشش و نها را ها را دو را بهره دهد» (سید رضی، نامه ۵۳). پس ما باید از خطای بندگان خدا در حقمان بگذریم و آنها را تو را بهره دهد» (سید رضی، نامه ۵۳). پس ما باید از خطای بندگان خدا در حقمان بگذریم و آنها را



ببخشیم تا خداوند هم ما را ببخشد؛ چون خداوند بسیار مهربانتر و بخشندهتر از ما هست و وقتی می بیند بندهای به خاطر رضای خدا از خطای دیگری می گذرد، او هم از خطای بنده می گذرد.

#### ٥. استجابت دعا

دعای پدر و مادر در حق فرزند دعای مستجاب شمرده می شود به ویژه زمانی که فرزندان در مقابل والدین طوری رفتار کنند که آنها از صمیم دل از فرزندانشان راضی باشند، همین حس رضایت عمیق که منجر به دعای خیر آنها می شود، نقش مهمی در عاقبت به خیری و سعادت دنیا و آخرت شان دارد. امیرالمؤمنین علی شیک چنین می فرماید که قدرت برخی از دعاها آنچنان زیاد است که خود را به استجابت نزدیک می کند و خواستهٔ خود را از عرش الهی برداشت می نماید: «أَرْبَعَةٌ لاَ تُرَدُّ لَهُمْ دَعْوَةٌ؛ الْإِمَامُ الْعَادِلُ لِرَعِیتِهِ وَ الْوَلَدِ الْبَارُ لِوَالِدِهِ وَ الْوَالِدُ الْبَارُ لِوَلَدِهِ وَ الْمَظْلُومُ ؛ دعای چهار گروه رد نمی شود: (اول) دعای پیشوای دادگر در حق ملتش، (دوم) دعای پدر صالح در حق فرزندش، (سوم) دعای فرزند صالح در حق یدرش، (چهارم) دعای ستمدیده» (شیخ مفید، ۱۱٤/۱: ۱۲۱۸).

بنابراین پدر نیکوکاری که در حق فرزندش دعا می کند، دعایش مورد استجابت الهی قرار خواهد گرفت؛ البته که مقصود امیرمؤمنان علی ایسی در روایت تنها دعای پدر نیست، زیرا خداوند سبحان زحمتها و رنجهای مادر در زمان حمل و شیر دهی فرزند را، فلسفه و دلیل سفارش به نیکی و حق شناسی در حق پدر و مادر بیان کرده است (رضانیای، ۱۳۹۸: ۳). پس این مسئله شامل دعای مادر نیز می شود. همچنین اگر سخنان اهل بیت ایسی مورد بررسی قرار گیرد و احسان به والدین را در سیره آنها بنگریم، در خواهیم یافت که مهرورزی و نیکی به مادر نه تنها از محبت و احسان به پدر کمتر نیست، بلکه ارزش و جایگاه او بالاتر و تأثیرات و پیامدهایش افزون تر است.

بنابراین پر واضح است که در دستگاه الهی جایگاه والدین در بالاترین و ارزشمندترین جایگاه قرار دارد و خداوند به مقام و منزلت پدر و مادر اهمیتی ویژه داده، به همین خاطر است که خداوند در خواست آنها را پذیرا و دعای ایشان را در حق فرزندانشان در اولویت استجاب قرار می دهد؛ گویا که دعای والدین را با پست پیشتاز به عرش می برند و در آنجا اگر مانعی جدی وجود نداشت با سرعتی هر چه تمام تر به هدف استجابت می رساند. بر این اساس، انسان تیزهوش و نکته سنج، کسی است که از این مسیر میان بر به ترین استفاده را داشته باشد و خود را در رودخانه پرسرعت دعای والدین بیاندازد. از سوی دیگر، بیچاره کسی است که نتواند از این آب روانی که خداوند در دسترس اکثر قریب به اتفاق ما



گذاشته استفادهای شایسته داشته باشد.

آری، حقیقتاً اگر کسی نتواند از در مهرورزی و نیکی به پد رو مادر، خود را به داخل بهشت برین بیاندازد و بهوسیله دعای خالصانه آنها مسیر موفقیت را طی کند، آنچنان خوار و ذلیل خواهد شد که گویی هیچگاه رنگ خوشبختی را نخواهد دید. بنابراین شایسته آن است که دل والدین را چنان بهدست آوریم که دعای خیرشان بهصورت خودجوش از اعماق قلبشان شامل حالمان شود و عاقبت بخیری را برایمان تضمین نماید.

باید در نظر داشت که در مواقع سختی و درماندگی نیز یکی از بهترین مسیرها برای رهایی از گرفتاریها و مشکلات روزمره، دعای آن دو گل خوشبو تأثیر بسیاری دارد؛ در روایت حضرت علی علی علی مقام و منزلت والدین در حدی بیان شده که خداوند به احترام آنها، حاجت فرزندان را حتّی بعد از مرگشان برآورده می کند و لذا توصیه می فرماید با حضور برمزار والدین از خداوند حاجات و درخواستهای خویش را طلب کنید. ایشان چنین می فرماید: «زُورُوا مَوْتَاکمْ فَإِنَّهُمْ یَفْرَحُونَ بِزِیارَتِکمْ وَ لَیْطُلُبِ الرَّجُلُ حَاجَتَهُ عِنْدَ قَبْرِ أَبِیهِ وَ أُمِّهِ بَعْدَ مَا یدُعُو لَهُمَا؛ اموات خود را زیارت کنید؛ زیرا آنان از دیدار شما خوشحال می شوند و انسان باید بعد از آن که بر سر قبر پدر و مادر خود برایشان دعا کرد، حاجت خود را [از خدا] بخواهد» (کلینی، الکافی، ۱۲۲۱ق: ۲۳۰/۳).

# ج. آثار خانوادگی احسان به والدین در زندگی

بخش دوم از آثار نیکی به والدین بُعد خانوادگی از دیدگاه حضرت علی پیکی بررسی می گردد. شکل گیری شخصیت فرزندان و افزایش محبت بین فرزندان و والدین از این نوع آثار است که توضیح آنها در ادامه ارائه می گردد.

## ۱. شکلگیری شخصیت فرزندان

علاوه بر تأثیرات فردی احسان به والدین در سبک زندگی مؤمنانه، تأثیرات دیگری نیز در حوزه خانواده وجود دارد؛ از قبیل نیکوشدن فرزندان. ممکن است این سؤال مطرح شود که نیکی کردن فرد به والدینش چه ارتباطی به شخصیت و تربیت فرزند دارد؟ برای پاسخ باید به مقولهٔ الگوبرداری اشاره نمود. اگر فرهنگ احسان به والدین در رفتار پدر و مادر هویدا گردد، این فرهنگ در ذهن فرزندانشان نیز نهادینه شده و خود آنها نیز مورد احترام قرار می گیرند. در ادامه با حدیثی از امام علی شیک به بررسی بیشتر این ارتباط پرداخته می شود؛ حضرت علی شیک می فرماید: «اِرْضَ لِلنَّاسِ بِمَا تَرْضَاهُ لِنَفْسِک تکنْ

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۶۰۰، صن ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحبدر طباطبایی مرجان پورسالاری زاده



مُسْلِماً؛ آنچه را که برای خود می پسندی [اینکه فرزندانت به تو نیکی کنند] برای دیگران [پـدر و مـادر] بیسند تا مسلمان باشی» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۱۶۱۸).

برخی از والدین دوست می دارند که فرزندانشان به آنها نیکی کنند، احترام آنها را داشته باشند و باعث دلگرمی و سربلندی آنها شوند، بی آنکه خود به نحوهٔ رفتار و برخوردشان با پدر و مادرشان توجه کنند که آیا رفتار آنها باعث دلگرمی و سربلندی پدر و مادرشان شده است یا خیر؟ در سخنان گهربار حضرت علی عمید آمده است که ایشان فرمودند: «بَرُّوا آباءَکمْ یبَرَّکمْ أَبْنَاؤُکمْ؛ به پدرانتان نیکی کنید تا فرزندانتان به شما نیکی کنند» (ابن بابو یه، ۲۱/۲، ۹۸۵).

یعنی نحوهٔ رفتار والدین با پدر و مادر خود و شکل صحبت کردنشان با آنها و میزان احترامی که برای آنها قائل هستند، در تربیت فرزندان مؤثر است. والدین بخشی از زندگی فرزندان را تشکیل می دهند و همواره به عنوان الگو برای آنان محسوب می شود. آنها می توانند هم اثر مثبت و هم اثر منفی روی فرزندان خود بگذارند و این تأثیر تا حدودی به نوع ارتباط کلامی و گفتاری آنها با پدر و مادر خود بستگی دارد، اما به هر حال چون ارتباطات تنها به صورت کلامی نیست، پس روابط عاطفی با پدر و مادر نیز در این عملکرد مؤثر است.

فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانه خود به این رسیده است که ارتباط عاطفی صحیح او با پدر و مادر اولین و مهم ترین زمینه رشد و پرورش اخلاقی فرزندان او است. او میداند بهترین ملاک و معیاری که بر اساس آن تربیت و کیفیت پرورش اخلاقی فرزندان را می توان مورد ارزیابی و دقت قرار داد، همان شبکهٔ ارتباطی اعضای خانواده با یکدیگر است؛ یک شبکهٔ ارتباطی خوب خانوادگی مملو از مهر و محبت و احترام است. وقتی محیط خانواده سرشار از احترام باشد، فضایی آرام و معنوی به وجود خواهد آمد و این فضا در آرامش روانی اعضای خانواده به ویژه فرزندان مؤثر خواهد بود.

گفته شد که فرزندان از پدر و مادر خود به عنوان یک الگو تقلید می کنند. می توان گفت که این تقلید و تعیین هویت کاملاً به طور طبیعی اتفاق می افتد و امری انتخابی نیست؛ زیرا ماهیت انسان به گونه ای است که به طور طبیعی بدین سو قدم بر می دارد بدون اینکه فرزند یا والدین طرح و برنام های را از پیش برای آن تعیین کنند. در فرزندان معمولاً ارزشهای اخلاقی از دو سالگی به بعد پیدا می شود. در این مرحله کودک آماده تقلید و حکایت و شبیه سازی کارهای پدر و مادر است که قهر مان دنیای کودکند؛ یعنی هر کاری آنها انجام بدهند، کودک میل دارد تکرار کند. او با نگاه کردن به والدین این اخلاق و نحوهٔ برخورد با دیگران را می آموزد و در خود نهادینه می کند و به طور ناخواسته در سنین بالاتر نیز آنها را تکرار می کند و



هرگز نمی توان این ارزشها را به طور مستقیم به فرزندان آموزش داد (مطهری، ۱۳۷۹: ۹۸/۲).

آنها به اسفنجهایی شباهت دارند که به صورت مداوم، رفتارهای والدین خود را جذب و تکرار میکنند. بنابراین اگر والدین خواستار ثبات یک ارزشی در فرزندان نسبت به خود هستند، باید بدانند که رفتار عملی آنها نسبت به والدینشان از گفتار آنها بسیار تأثیرگذارتر میباشد؛ به همین جهت والدین باید در رفتار خود با پدر و مادرشان به گونهای عمل کنند که فرزندان از رفتار صحیح و درست آنها الگوبرداری کنند و در طول زندگی آن رفتار پسندیده را در برابر والدینشان به اجرا در آورند.

## ۲. افزایش محبت بین فرزندان و والدین

در مطلب قبل یکی از اثرات خانوادگی نیکی به والدین (شکل گیری شخصیت فرزند) مطرح شد و در قسمت بعد فردی بیان گردید که باید نیازهای والدین توسط فرزندان برطرف شود و برای بر طرفشدن نیازهایشان باید با آنها ارتباط داشت و این ارتباط همان برقراری صله رحم است که طبق احادیث اسلامی موجب افزایش محبت بین طرفین می شود. حضرت علی آی در این زمینه می فرماید: «صِلَةُ الرَّحِم تُوجِبُ الْمَحَبَّةَ وَ تَکبِتُ الْعَدُوّ؛ صله رحم محبت آور است و دشمنی را از بین می برد» (تمیمی آمدی، ۱٤۱۰: ۱۲۱۸ع). در حدیث دیگری به فرزندش چنین سفارش می کند: «اَکرِم عَشِیرَتک فَإِنَّهُمْ جَنَاحُک الَّذِی بِهِ تَطِیرُ وَ اَصْلُک الَّذِی إِلَیهِ تَصِیرُ وَ یدُک الَّتِی بِها تَصُول؛ خویشانت عَشِیرَتک فَإِنَّهُمْ جَنَاحُک الَّذِی بِهِ تَطِیرُ وَ اَصْلُک الَّذِی اِلَیهِ تَصِیرُ وَ یدُک الَّتِی بِها تَصُول؛ خویشانت که به ایشان باز می گردی و دست (یاور) تو هستند که با آنها (به دشمن) حمله می کنی (و پیروز که به ایشان باز می گردی و دست (یاور) تو هستند که با آنها (به دشمن) حمله می کنی (و پیروز می شوی)» (سید رضی، ۱۲۱۶: نامه ۳۱).

فرزند مؤمن در سبک زندگی مؤمنانهٔ خود صله رحم با پدر و مادر را در رأس کارهایش قرار می دهد و با رسیدگی، مراقبت و رفع نیازهای والدینش این پیام را به آنها می دهد که برای آنها ارزش قائل است و قدردان زحمات ایشان می باشد این خود موجب انس و محبت بیشتر والدین نسبت به فرزند قدرشناس خود می شود و به طبع سبب ترغیب بیشتر فرزند به نیکی کردن به والدین می گردد. او می داند که صله رحم و رسیدگی به والدین افزون بر این فایده، فواید ارزندهٔ دیگری مثل: طول عمر، فراوانی روزی، حسن خلق، پاکی اعمال و دفع بلا، آسانی حساب در روز قیامت و. . . را به دنبال خواهد داشت و اگر یک زمانی والدین او زمینهٔ ناراحتی فراهم کردند و سبب رنجش خاطر او شدند، سریع تصمیم به قطع رابطه (قطع صله رحم) با آنها نمی کند و با بر دباری تمام مسائل و مشکلات را حل می کند؛ زیرا می داند

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۶۰۰، صن ۱۰۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سیدحبدر طباطبایی مرجان پورسالاری زاده



مبغوض ترین عمل در پیشگاه خداوند شرک به خداست و بعد از آن قطع رحم است. پس سبک زندگی اهل بیت را الگوی خود قرار داده و به رابطه با والدین ادامه می دهد؛ زیرا آنها در سبک زندگی مؤمنانه خود گوش به فرمان سخنان معصومان المیکالا هستند تا رستگار شوند. حضرت در این زمینه می فرماید: «لَیسَ الْحَلِیمُ مَنْ عَجَزَ فَهَجَمَ وَ إِذَا قَدَرَ انْتَقَمَ إِنَّمَا الْحَلِیمُ مَنْ إِذَا قَدَرَ عَفَا وَ کانَ الْجِلْمُ غَالِباً عَلَی کلِّ أَمْرِهِ؛ کسی که چون ناتوان شد هجوم برد و چون قدرت یابد انتقام گیرد بردبار نیست، بلکه بردبار کسی است که قدرت داشته باشد اما گذشت کند و بردباری بر تمامی امور او غالب باشد» (تمیمی آمدی، است که قدرت داشته باشد اما گذشت کند و بردباری بر تمامی امور او غالب باشد» (تمیمی آمدی،

بنابراین، از جمله تأثیرات مهم احسان به والدین، افزایش محبت در خانواده و بین فرزندان و والدین میباشد که خود، موجب برکات بسیار فراوانی میگردد.

## نتيجهگيري

احسان به والدین به منزله مهم ترین وظیفه هر فرزند است که دارای تأثیرات فراوان که در این مقاله به تأثیرات آن در سبک زندگی مؤمنانه از دیدگاه مولای متقیان حضرت علی ایک پرداخته شد. این تأثیرات عبارتند از:

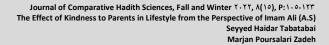
برخورداری از نعمت و نزول برکت: نه تنها وجود والدین در زندگی پر از نعمت و برکت است. بلکه باتوجه به سخن حضرت علی این نیازمندی های آنها نیز نعمت است و مؤمن زیرک از این فرصت استفاده می کند و در صدد بر آوردن نیازهای آنها بر می آید.

بازگشت خیر کثیر: اسلام انفاق به پدر و مادر را در اولویت قرار داده است. با انفاق کردن می توان نعمتی فراتر از آنچه را که بخشودهاند، از خداوند دریافت کرد.

تعالی و رشد: انسان به طور غریزی به دنبال تعالی و رشد است. در قرآن و احادیث یکی از راه های به دست آوردن تعالی تواضع در برابر والدین معرفی شده؛ زیرا تواضع در برابر والدین زمینه تواضع در برابر خدا را ایجاد می کند، در نتیجه باعث رشد و تعالی می شود.

بخشش الهی: یکی از بزرگترین موهبتهای الهی، عفو و گذشت از خطای بندگان است. فرزند مؤمن به جای کینه توزی در برابر خطای والدین، آنها را می بخشد؛ زیرا می داند که طبق روایات؛ اگر اهل عفو و گذشت باشد، خداوند نیز از خطاهای او می گذرد.

استجابت دعا: فرزند مؤمن با احترام به والدين و احسان به آنها براي خود يلي ميسازد جهت





رسیدن به آرزوها؛ چرا که اگر پدر و مادر از فرزند خود راضی باشند و برای او دعا کنند، استجابت دعای آنها بنابر روایات حتمی است.

شکلگیری شخصیت فرزندان: رفتار کودکان و شخصیت آنها ناشی از رفتار و کردار والدین اوست و به نوعی شخصیت او به شخصیت آنها شباهتهای بسیاری دارد. لذا اگر اصل احترام و اطاعت در رابطه با والدین رعایت شود، فرزند با الگو گیری، در آینده رفتار شایستهای را نسبت به والدین خود انجام میدهد.

افزایش محبت بین فرزندان و والدین: فرد مؤمن با ایجاد ارتباط بین خود و والدین، بذر محبت را در بین خود و آنها می کارد و علاوه بر آن با ارتباط با آنها می توان از نیازهایشان باخبر شد و در صدد رفع آن برآمد.

در این مقاله تأثیرات نیکی به والدین از فردی و اجتماعی بررسی شد و لازم است که این پژوهش در بُعد روانشناسی و جامعه شناسی نیز بررسی گردد.



#### فهرست منابع

- ا. ترجمه قرآن، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
  - ٢. ابن بابويه، محمد بن على، من لايحضره الفقيه، قم: نشر اسلامي، چاپ دوم، ٢٠٥١ق.
- ٣. احمد بن فارس بن زكريا، ابوالحسين، معجم مقاييس اللغه، قم: نشر مكتب الاعلام الاسلامي، ١٤٠٤ق.
- ٤. احمدی، زینالعابدین، احمدی، حسنعلی، مقام پدر و مادر در اسلام، قم: نشر میثم تمار،
  چاپ هفتم، ۱۳۸۹ش.
- ٥. آخوند، سكينه، «گونهشناسي تعامل نيكو با والدين از منظر قرآن»، پژوهشنامه اسلامي زنان و خانواده، دوره دوم، شماره دو، بهار و تابستان ١٣٩٣ش.
- آموزگار، محمدحسن، اخلاق و تربیت اسلامی، قم: نشر انجمن اولیا و مربیان، چاپ چهارم،
  ۱۳۸۳ش.
- ۷. تیممی آمدی، عبدالواحد بن محمد، غررالحکم و دررالکلم، قم: نشر دارالکتاب اسلامی، چاپ دوم، ۱۴۱۰ق.
  - ٨. جوهرى، اسماعيل بن حماد، الصحاح، بيروت: نشر دارالعلم، چاپ سوم، ٤٠٤ق.
    - ٩. دهخدا، على اكبر، فرهنگ لغت، تهران: نشر دانشگاه تهران: ١٣٧٢ش.
- ۱۰. رضانیای، فریده، گذری، یگانه، افچنگی، فاطمه، علوی، راضیه السادات، «تأثیر احسان به والدین بر عاقبت به خیری فرزندان»، کنفرانس ملی روانشناسی علوم تربیتی و اجتماعی، دوره ۳، ۱۳۹۲ش.
- ۱۱. رضایی، محمدمهدی، «جایگاه صله رحم در فرهنگ اسلامی»، مجله گنجینه، شمارهٔ ۵۱، اردیبهشت ۱۳۸۶ش.
- ۱۲. سعیدی نیا، ابراهیم، آثار تربیتی احسان به والدین در قرآن و حدیث، قم: انتشارات موعود اسلام، چاپ سوم، ۱۳۹۳ش.
- ۱۳. سید رضی، محمد بن حسین، نهج البلاغه، تحقیق صبحی صالح، قم: هجرت، چاپ اول، ۱۵۱. قم: هجرت، چاپ اول، ۱۵۱. ق.



- 14. شريفى، محمود، چهل حديث: والدين، تهران: سازمان تبليغات اسلامى، چاپ دوم، ١٤٧ شر. ١٣٧٩ش.
- ۱۵. صرفی پور، محمد تقی، فواید مهم و سرنوشت ساز نیکی به والدین، قم: نشر صرفی پور، چاپ اول، ۱۳۹۲ش.
- ۱٦. طبرسی، فضل بن حسن، نثر اللآلی، مشهد، نشر آستان قدس رضوی، بنیاد پژوهشهای اسلامی، چاپ دوم، ۱۳۸۶ش.
  - ١٧. عميد، حسن، فرهنگ لغت، تهران: نشر اميركبير، ١٣٨٤ش.
  - ١٨. عيناثي، محمد بن محمد، مواعظ العدديه، نشر طليعه نور، قم: چاپ اول، ١٣٨٤ش.
    - ١٩. كراجكي، محمد بن على، كنز الفوائد، قم: دارالذخائر، چاپ اول، ١٤١٠ق.
- ۲. کلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، ترجمه محمد باقر کمرهای، تهران: دفتر مطالعات تاریخ و معارف اسلامی، چاپ سیزدهم، ۱٤۲۱ق.
- ۲۱. كوچناني، قاسمعلى، «اخلاق در نهجالبلاغه»، مجله پژوهش هاى نهجالبلاغه، شماره ۳۰، پاييز ۱۳۸۹ش.
- ۲۲. لیثی واسطی، علی بن محمد، عیون الحکم و المواعظ، تحقیق حسین حسنی بیرجندی، قم: نشر مؤسسه فرهنگی دارالحدیث، چاپ اول، ۱۳۷۷ش.
- ۲۳. متقى هندى، علاءالدين على بن حسام، كنزالعمال، بيروت: نشر دار احياء التراث العربى، چاپ دوم، ۱٤۳۱ق.
- ٢٤. مجلسى، محمدباقر، بحارالانوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، تهران: دارالكتب الاسلامه، ١٤٠٣ق.
- ۲۵. محدثی، جواد، چهل حدیث راه زندگی، مشهد، نشر آستان قدس رضوی، چاپ هفتم، ۱۳۹۶ش.
- ۲۲. محمدی ری شهری، راهنمای محبت، قم: موسسهٔ علمی فرهنگی دارالحدیث، سازمان چاپ و نشر، چاپ اول، ۱۳۸۲ش.
- ۲۷. محمدی ریشهری، محمد، میزان الحکمه، ترجمه: حمیدرضا شیخی، قم: نشر مؤسسه فرهنگی دارالحدیث، ۱۳۹۵ش.
  - ۲۸. مطهری، مرتضی، یادداشتهای استاد مطهری، تهران: نشر صدرا، چاپ اول، ۱۳۷۹ش.
    - ۲۹. معین، محمد، فرهنگ لغت معین، تهران: نشر زرین، ۱۳۸۱ش.

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۶۰۰، صن ۱۳۰–۱۲۳ تأثیر احسان به والدین در سبک زندگی از دیدگاه حضرت علی ﷺ سید-بدر طباطبایی مرجان پورسالاری زاده



- ۳. موحدی، هادی، چهل چلچراغ (چهل چهل حدیث)، قم: نشر ارم، چاپ اول، ۱۳۸۵ش. ۱۳. نوری، علی، فارسی، سهیلا، «انتظارات سالمندان از فرزندان خود»، مجله سالمندی ایران، دوره ۱۳، شماره سیزدهم، تابستان ۱۳۹۷ش.
  - ۳۲. نوری، میرزا حسین، مستدرک الوسائل، قم: نشر آلبیت المهالاً، ۱٤۰۸ق.